
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Un extraño en el camino 

 

Fratelli tutti 



 
 

 

*Compartimos los fragmentos más 
significativos de la Encíclica “Fratelli 
Tutti, sobre la fraternidad y la amis-
tad social” del Papa Francisco. Pue-
den leer la Encíclica completa ha-
ciendo click acá. 

 

 

UN EXTRAÑO EN EL CAMINO  

Capitulo II 

56. Todo lo que mencioné en el capítulo anterior es más que una asép-
tica descripción de la realidad, ya que «los gozos y las esperanzas, las 
tristezas y las angustias de los hombres de nuestro tiempo, sobre todo 
de los pobres y de cuantos sufren, son a la vez gozos y esperanzas, 
tristezas y angustias de los discípulos de Cristo. Nada hay verdadera-
mente humano que no encuentre eco en su corazón»[53]. En el intento 
de buscar una luz en medio de lo que estamos viviendo, y antes de 
plantear algunas líneas de acción, propongo dedicar un capítulo a una 
parábola dicha por Jesucristo hace dos mil años. Porque, si bien esta 
carta está dirigida a todas las personas de buena voluntad, 
más allá de sus convicciones religiosas, la parábola se expresa 
de tal manera que cualquiera de nosotros puede dejarse inter-
pelar por ella. 

«Un maestro de la Ley se levantó y le preguntó a Jesús para ponerlo 
a prueba: “Maestro, ¿qué debo hacer para heredar la vida eterna?”. 
Jesús le preguntó a su vez: “Qué está escrito en la Ley?, ¿qué lees en 
ella?”. Él le respondió: “Amarás al Señor, tu Dios, con todo tu corazón, 
con toda tu alma, con todas tus fuerzas y con toda tu mente, y al 
prójimo como a ti mismo”. Entonces Jesús le dijo: “Has respondido 
bien; pero ahora practícalo y vivirás”. El maestro de la Ley, queriendo 
justificarse, le volvió a preguntar: “¿Quién es mi prójimo?”. Jesús tomó 
la palabra y dijo: “Un hombre bajaba de Jerusalén a Jericó y cayó en 
manos de unos ladrones, quienes, después de despojarlo de todo y 
herirlo, se fueron, dejándolo por muerto. Por casualidad, un sacerdote 
bajaba por el mismo camino, lo vio, dio un rodeo y pasó de largo. Igual 
hizo un levita, que llegó al mismo lugar, dio un rodeo y pasó de largo. 
En cambio, un samaritano, que iba de viaje, llegó a donde estaba el 
hombre herido y, al verlo, se conmovió profundamente, se acercó y le 



 
 

vendó sus heridas, curándolas con aceite y vino. Después lo cargó so-
bre su propia cabalgadura, lo llevó a un albergue y se quedó cuidán-
dolo. A la mañana siguiente le dio al dueño del albergue dos monedas 
de plata y le dijo: ‘Cuídalo, y, si gastas de más, te lo pagaré a mi 
regreso’. ¿Cuál de estos tres te parece que se comportó como prójimo 
del hombre que cayó en manos de los ladrones?” El maestro de la Ley 
respondió: “El que lo trató con misericordia”. Entonces Jesús le dijo: 
“Tienes que ir y hacer lo mismo» (Lc 10,25-37). 

 

 

El trasfondo 
57. Esta parábola recoge un trasfondo de siglos. Poco después de la 
narración de la creación del mundo y del ser humano, la Biblia plantea 
el desafío de las relaciones entre nosotros. Caín destruye a su hermano 
Abel, y resuena la pregunta de Dios: «¿Dónde está tu hermano 
Abel?» (Gn 4,9). La respuesta es la misma que frecuentemente da-
mos nosotros: «¿Acaso yo soy guardián de mi hermano?» (ibíd.). 
Al preguntar, Dios cuestiona todo tipo de determinismo o fatalismo que 
pretenda justificar la indiferencia como única respuesta posible. Nos 
habilita, por el contrario, a crear una cultura diferente que nos oriente 
a superar las enemistades y a cuidarnos unos a otros. 

58. El libro de Job acude al hecho de tener un mismo Creador como 
base para sostener algunos derechos comunes: «¿Acaso el que me 
formó en el vientre no lo formó también a él y nos modeló del mismo 
modo en la matriz?» (31,15). Muchos siglos después, san Ireneo lo 
expresará con la imagen de la melodía: «El amante de la verdad no 
debe dejarse engañar por el intervalo particular de cada tono, ni supo-
ner un creador para uno y otro para otro […], sino uno solo»[54]. 

59. En las tradiciones judías, el imperativo de amar y cuidar al otro 
parecía restringirse a las relaciones entre los miembros de una misma 
nación. El antiguo precepto «amarás a tu prójimo como a ti mismo» 
(Lv 19,18) se entendía ordinariamente como referido a los connacio-
nales. Sin embargo, especialmente en el judaísmo que se desarrolló 
fuera de la tierra de Israel, los confines se fueron ampliando. Apareció 
la invitación a no hacer a los otros lo que no quieres que te hagan 
(cf. Tb 4,15). El sabio Hillel (siglo I a. C.) decía al respecto: «Esto es 
la Ley y los Profetas. Todo lo demás es comentario»[55]. El deseo de 
imitar las actitudes divinas llevó a superar aquella tendencia a limitarse 
a los más cercanos: «La misericordia de cada persona se extiende a su 



 
 

prójimo, pero la misericordia del Señor alcanza a todos los vivientes» 
(Si 18,13). 

60. En el Nuevo Testamento, el precepto de Hillel se expresó de modo 
positivo: «Traten en todo a los demás como ustedes quieran ser tra-
tados, porque en esto consisten la Ley y los Profetas» (Mt 7,12). Este 
llamado es universal, tiende a abarcar a todos, sólo por su condición 
humana, porque el Altísimo, el Padre celestial «hace salir el sol sobre 
malos y buenos» (Mt 5,45). Como consecuencia se reclama: «Sean 
misericordiosos así como el Padre de ustedes es misericordioso» 
(Lc 6,36). 

61. Hay una motivación para ampliar el corazón de manera que no 
excluya al extranjero, que puede encontrarse ya en los textos más an-
tiguos de la Biblia. Se debe al constante recuerdo del pueblo judío de 
haber vivido como forastero en Egipto: 

«No maltratarás ni oprimirás al migrante que reside en tu territorio, 
porque ustedes fueron migrantes en el país de Egipto»(Ex 22,20). 

«No oprimas al migrante: ustedes saben lo que es ser migrante, por-
que fueron migrantes en el país de Egipto»(Ex 23,9). 

«Si un migrante viene a residir entre ustedes, en su tierra, no lo opri-
man. El migrante residente será para ustedes como el compatriota; lo 
amarás como a ti mismo, porque ustedes fueron migrantes en el país 
de Egipto»(Lv 19,33-34). 

«Si cosechas tu viña, no vuelvas a por más uvas. Serán para el mi-
grante, el huérfano y la viuda. Recuerda que fuiste esclavo en el país 
de Egipto»(Dt 24,21-22). 

En el Nuevo Testamento resuena con fuerza el llamado al amor fra-
terno: 

«Toda la Ley alcanza su plenitud en un solo precepto: Amarás a tu 
prójimo como a ti mismo»(Ga 5,14). 

«Quien ama a su hermano permanece en la luz y no tropieza. Pero 
quien aborrece a su hermano está y camina en las tinieblas» (1 
Jn 2,10-11). 

«Nosotros sabemos que hemos pasado de la muerte a la vida, porque 
amamos a los hermanos. Quien no ama permanece en la muerte» (1 
Jn 3,14). 



 
 

«Quien no ama a su hermano, a quien ve, no puede amar a Dios, a 
quien no ve»(1 Jn 4,20). 

62. Aun esta propuesta de amor podía entenderse mal. Por algo, frente 
a la tentación de las primeras comunidades cristianas de crear grupos 
cerrados y aislados, san Pablo exhortaba a sus discípulos a tener cari-
dad entre ellos «y con todos» (1 Ts 3,12), y en la comunidad de Juan 
se pedía que los hermanos fueran bien recibidos, «incluso los que es-
tán de paso» (3 Jn 5). Este contexto ayuda a comprender el valor de 
la parábola del buen samaritano: al amor no le importa si el hermano 
herido es de aquí o es de allá. Porque es el «amor que rompe las 
cadenas que nos aíslan y separan, tendiendo puentes; amor que nos 
permite construir una gran familia donde todos podamos sentirnos en 
casa. […] Amor que sabe de compasión y de dignidad»[56]. 

El abandonado 

63. Jesús cuenta que había un hombre herido, tirado en el camino, que 
había sido asaltado. Pasaron varios a su lado pero huyeron, no 
se detuvieron. Eran personas con funciones importantes en la 
sociedad, que no tenían en el corazón el amor por el bien co-
mún. No fueron capaces de perder unos minutos para atender 
al herido o al menos para buscar ayuda. Uno se detuvo, le re-
galó cercanía, lo curó con sus propias manos, puso también 
dinero de su bolsillo y se ocupó de él. Sobre todo, le dio algo 
que en este mundo ansioso retaceamos tanto: le dio su 
tiempo. Seguramente él tenía sus planes para aprovechar aquel día 
según sus necesidades, compromisos o deseos. Pero fue capaz de de-
jar todo a un lado ante el herido, y sin conocerlo lo consideró digno de 
dedicarle su tiempo. 

64. ¿Con quién te identificas? Esta pregunta es cruda, directa y deter-
minante. ¿A cuál de ellos te pareces? Nos hace falta reconocer la ten-
tación que nos circunda de desentendernos de los demás; especial-
mente de los más débiles. Digámoslo, hemos crecido en muchos 
aspectos, aunque somos analfabetos en acompañar, cuidar y 
sostener a los más frágiles y débiles de nuestras sociedades 
desarrolladas. Nos acostumbramos a mirar para el costado, a 
pasar de lado, a ignorar las situaciones hasta que estas nos 
golpean directamente. 

65. Asaltan a una persona en la calle, y muchos escapan como si no 
hubieran visto nada. Frecuentemente hay personas que atropellan a 
alguien con su automóvil y huyen. Sólo les importa evitar problemas, 
no les interesa si un ser humano se muere por su culpa. Pero estos 
son signos de un estilo de vida generalizado, que se manifiesta de 



 
 

diversas maneras, quizás más sutiles. Además, como todos estamos 
muy concentrados en nuestras propias necesidades, ver a alguien su-
friendo nos molesta, nos perturba, porque no queremos perder nuestro 
tiempo por culpa de los problemas ajenos. Estos son síntomas de 
una sociedad enferma, porque busca construirse de espaldas 
al dolor. 

66. Mejor no caer en esa miseria. Miremos el modelo del buen sama-
ritano. Es un texto que nos invita a que resurja nuestra vocación de 
ciudadanos del propio país y del mundo entero, constructores de un 
nuevo vínculo social. Es un llamado siempre nuevo, aunque está es-
crito como ley fundamental de nuestro ser: que la sociedad se enca-
mine a la prosecución del bien común y, a partir de esta finalidad, 
reconstruya una y otra vez su orden político y social, su tejido de rela-
ciones, su proyecto humano. Con sus gestos, el buen samaritano re-
flejó que «la existencia de cada uno de nosotros está ligada a la de los 
demás: la vida no es tiempo que pasa, sino tiempo de encuen-
tro»[57]. 

67. Esta parábola es un ícono iluminador, capaz de poner de mani-
fiesto la opción de fondo que necesitamos tomar para reconstruir este 
mundo que nos duele. Ante tanto dolor, ante tanta herida, la única 
salida es ser como el buen samaritano. Toda otra opción termina o 
bien al lado de los salteadores o bien al lado de los que pasan de largo, 
sin compadecerse del dolor del hombre herido en el camino. La pará-
bola nos muestra con qué iniciativas se puede rehacer una comunidad 
a partir de hombres y mujeres que hacen propia la fragilidad de los 
demás, que no dejan que se erija una sociedad de exclusión, sino que 
se hacen prójimos y levantan y rehabilitan al caído, para que el bien 
sea común. Al mismo tiempo, la parábola nos advierte sobre ciertas 
actitudes de personas que sólo se miran a sí mismas y no se hacen 
cargo de las exigencias ineludibles de la realidad humana. 

68. El relato, digámoslo claramente, no desliza una enseñanza de idea-
les abstractos, ni se circunscribe a la funcionalidad de una moraleja 
ético-social. Nos revela una característica esencial del ser humano, tan-
tas veces olvidada: hemos sido hechos para la plenitud que sólo 
se alcanza en el amor. No es una opción posible vivir indife-
rentes ante el dolor, no podemos dejar que nadie quede “a un 
costado de la vida”. Esto nos debe indignar, hasta hacernos 
bajar de nuestra serenidad para alterarnos por el sufrimiento 
humano. Eso es dignidad. 

 

 



 
 

Una historia que se repite 

69. La narración es sencilla y lineal, pero tiene toda la dinámica de esa 
lucha interna que se da en la elaboración de nuestra identidad, en toda 
existencia lanzada al camino para realizar la fraternidad humana. Pues-
tos en camino nos chocamos, indefectiblemente, con el hombre herido. 
Hoy, y cada vez más, hay heridos. La inclusión o la exclusión de la 
persona que sufre al costado del camino define todos los pro-
yectos económicos, políticos, sociales y religiosos. Enfrentamos 
cada día la opción de ser buenos samaritanos o indiferentes viajantes 
que pasan de largo. Y si extendemos la mirada a la totalidad de nuestra 
historia y a lo ancho y largo del mundo, todos somos o hemos sido 
como estos personajes: todos tenemos algo de herido, algo de saltea-
dor, algo de los que pasan de largo y algo del buen samaritano. 

70. Es notable cómo las diferencias de los personajes del relato quedan 
totalmente transformadas al confrontarse con la dolorosa manifesta-
ción del caído, del humillado. Ya no hay distinción entre habitante de 
Judea y habitante de Samaría, no hay sacerdote ni comerciante; sim-
plemente hay dos tipos de personas: las que se hacen cargo del dolor 
y las que pasan de largo; las que se inclinan reconociendo al caído y 
las que distraen su mirada y aceleran el paso. En efecto, nuestras múl-
tiples máscaras, nuestras etiquetas y nuestros disfraces se caen: es la 
hora de la verdad. ¿Nos inclinaremos para tocar y curar las heridas de 
los otros? ¿Nos inclinaremos para cargarnos al hombro unos a otros? 
Este es el desafío presente, al que no hemos de tenerle miedo. En los 
momentos de crisis la opción se vuelve acuciante: podríamos 
decir que, en este momento, todo el que no es salteador o todo 
el que no pasa de largo, o bien está herido o está poniendo 
sobre sus hombros a algún herido. 

71. La historia del buen samaritano se repite: se torna cada vez más 
visible que la desidia social y política hace de muchos lugares de nues-
tro mundo un camino desolado, donde las disputas internas e interna-
cionales y los saqueos de oportunidades dejan a tantos marginados, 
tirados a un costado del camino. En su parábola, Jesús no plantea vías 
alternativas, como ¿qué hubiera sido de aquel malherido o del que lo 
ayudó, si la ira o la sed de venganza hubieran ganado espacio en sus 
corazones? Él confía en lo mejor del espíritu humano y con la parábola 
lo alienta a que se adhiera al amor, reintegre al dolido y construya una 
sociedad digna de tal nombre. 

Los personajes 

72. La parábola comienza con los salteadores. El punto de partida que 
elige Jesús es un asalto ya consumado. No hace que nos detengamos 



 
 

a lamentar el hecho, no dirige nuestra mirada hacia los salteadores. 
Los conocemos. Hemos visto avanzar en el mundo las densas sombras 
del abandono, de la violencia utilizada con mezquinos intereses de po-
der, acumulación y división. La pregunta podría ser: ¿Dejaremos tirado 
al que está lastimado para correr cada uno a guarecerse de la violencia 
o a perseguir a los ladrones? ¿Será el herido la justificación de nuestras 
divisiones irreconciliables, de nuestras indiferencias crueles, de nues-
tros enfrentamientos internos? 

73. Luego la parábola nos hace poner la mirada claramente en los que 
pasan de largo. Esta peligrosa indiferencia de no detenerse, inocente 
o no, producto del desprecio o de una triste distracción, hace de los 
personajes del sacerdote y del levita un no menos triste reflejo de esa 
distancia cercenadora que se pone frente a la realidad. Hay muchas 
maneras de pasar de largo que se complementan: una es en-
simismarse, desentenderse de los demás, ser indiferentes. 
Otra sería sólo mirar hacia afuera. Respecto a esta última manera 
de pasar de largo, en algunos países, o en ciertos sectores de estos, 
hay un desprecio de los pobres y de su cultura, y un vivir con la mirada 
puesta hacia fuera, como si un proyecto de país importado intentara 
forzar su lugar. Así se puede justificar la indiferencia de algunos, por-
que aquellos que podrían tocarles el corazón con sus reclamos simple-
mente no existen. Están fuera de su horizonte de intereses. 

74. En los que pasan de largo hay un detalle que no podemos 
ignorar; eran personas religiosas. Es más, se dedicaban a dar 
culto a Dios: un sacerdote y un levita. Esto es un fuerte llamado de 
atención, indica que el hecho de creer en Dios y de adorarlo no garan-
tiza vivir como a Dios le agrada. Una persona de fe puede no ser fiel a 
todo lo que esa misma fe le reclama, y sin embargo puede sentirse 
cerca de Dios y creerse con más dignidad que los demás. Pero hay 
maneras de vivir la fe que facilitan la apertura del corazón a los her-
manos, y esa será la garantía de una auténtica apertura a Dios. San 
Juan Crisóstomo llegó a expresar con mucha claridad este desafío que 
se plantea a los cristianos: «¿Desean honrar el cuerpo de Cristo? No lo 
desprecien cuando lo contemplen desnudo […], ni lo honren aquí, en 
el templo, con lienzos de seda, si al salir lo abandonan en su frío y 
desnudez»[58]. La paradoja es que a veces, quienes dicen no creer, 
pueden vivir la voluntad de Dios mejor que los creyentes. 

75. Los “salteadores del camino” suelen tener como aliados 
secretos a los que “pasan por el camino mirando a otro lado”. 
Se cierra el círculo entre los que usan y engañan a la sociedad 
para esquilmarla, y los que creen mantener la pureza en su 
función crítica, pero al mismo tiempo viven de ese sistema y 
de sus recursos. Hay una triste hipocresía cuando la impunidad del 



 
 

delito, del uso de las instituciones para el provecho personal o corpo-
rativo y otros males que no logramos desterrar, se unen a una perma-
nente descalificación de todo, a la constante siembra de sospecha que 
hace cundir la desconfianza y la perplejidad. El engaño del “todo está 
mal” es respondido con un “nadie puede arreglarlo”, “¿qué puedo ha-
cer yo?”. De esta manera, se nutre el desencanto y la desesperanza, y 
eso no alienta un espíritu de solidaridad y de generosidad. Hundir a un 
pueblo en el desaliento es el cierre de un círculo perverso perfecto: así 
obra la dictadura invisible de los verdaderos intereses ocultos, que se 
adueñaron de los recursos y de la capacidad de opinar y pensar. 

76. Miremos finalmente al hombre herido. A veces nos sentimos como 
él, malheridos y tirados al costado del camino. Nos sentimos también 
desamparados por nuestras instituciones desarmadas y desprovistas, 
o dirigidas al servicio de los intereses de unos pocos, de afuera y de 
adentro. Porque «en la sociedad globalizada, existe un estilo 
elegante de mirar para otro lado que se practica recurrente-
mente: bajo el ropaje de lo políticamente correcto o las modas 
ideológicas, se mira al que sufre sin tocarlo, se lo televisa en 
directo, incluso se adopta un discurso en apariencia tolerante 
y repleto de eufemismos»[59]. 

Recomenzar 

77. Cada día se nos ofrece una nueva oportunidad, una etapa 
nueva. No tenemos que esperar todo de los que nos gobier-
nan, sería infantil. Gozamos de un espacio de corresponsabili-
dad capaz de iniciar y generar nuevos procesos y transforma-
ciones. Seamos parte activa en la rehabilitación y el auxilio de 
las sociedades heridas. Hoy estamos ante la gran oportunidad 
de manifestar nuestra esencia fraterna, de ser otros buenos 
samaritanos que carguen sobre sí el dolor de los fracasos, en 
vez de acentuar odios y resentimientos. Como el viajero oca-
sional de nuestra historia, sólo falta el deseo gratuito, puro y 
simple de querer ser pueblo, de ser constantes e incansables 
en la labor de incluir, de integrar, de levantar al caído; aunque 
muchas veces nos veamos inmersos y condenados a repetir la 
lógica de los violentos, de los que sólo se ambicionan a sí mis-
mos, difusores de la confusión y la mentira. Que otros sigan 
pensando en la política o en la economía para sus juegos de 
poder. Alimentemos lo bueno y pongámonos al servicio del 
bien. 

78. Es posible comenzar de abajo y de a uno, pugnar por lo 
más concreto y local, hasta el último rincón de la patria y del 
mundo, con el mismo cuidado que el viajero de Samaría tuvo 



 
 

por cada llaga del herido. Busquemos a otros y hagámonos 
cargo de la realidad que nos corresponde sin miedo al dolor o 
a la impotencia, porque allí está todo lo bueno que Dios ha 
sembrado en el corazón del ser humano. Las dificultades que 
parecen enormes son la oportunidad para crecer, y no la ex-
cusa para la tristeza inerte que favorece el sometimiento. Pero 
no lo hagamos solos, individualmente. El samaritano buscó a 
un hospedero que pudiera cuidar de aquel hombre, como no-
sotros estamos invitados a convocar y encontrarnos en un 
“nosotros” que sea más fuerte que la suma de pequeñas indi-
vidualidades; recordemos que «el todo es más que la parte, y 
también es más que la mera suma de ellas».[60] Renunciemos 
a la mezquindad y al resentimiento de los internismos estéri-
les, de los enfrentamientos sin fin. Dejemos de ocultar el dolor 
de las pérdidas y hagámonos cargo de nuestros crímenes, de-
sidias y mentiras. La reconciliación reparadora nos resucitará, 
y nos hará perder el miedo a nosotros mismos y a los demás. 

79. El samaritano del camino se fue sin esperar reconocimien-
tos ni gratitudes. La entrega al servicio era la gran satisfacción 
frente a su Dios y a su vida, y por eso, un deber. Todos tene-
mos responsabilidad sobre el herido que es el pueblo mismo y 
todos los pueblos de la tierra. Cuidemos la fragilidad de cada 
hombre, de cada mujer, de cada niño y de cada anciano, con 
esa actitud solidaria y atenta, la actitud de proximidad del 
buen samaritano. 

El prójimo sin fronteras 

80. Jesús propuso esta parábola para responder a una pregunta: 
¿Quién es mi prójimo? La palabra “prójimo” en la sociedad de la época 
de Jesús solía indicar al que es más cercano, próximo. Se entendía que 
la ayuda debía dirigirse en primer lugar al que pertenece al propio 
grupo, a la propia raza. Un samaritano, para algunos judíos de aquella 
época, era considerado un ser despreciable, impuro, y por lo tanto no 
se lo incluía dentro de los seres cercanos a quienes se debía ayudar. 
El judío Jesús transforma completamente este planteamiento: no nos 
invita a preguntarnos quiénes son los que están cerca de nosotros, 
sino a volvernos nosotros cercanos, prójimos. 

81. La propuesta es la de hacerse presentes ante el que nece-
sita ayuda, sin importar si es parte del propio círculo de per-
tenencia. En este caso, el samaritano fue quien se hizo prójimo del 
judío herido. Para volverse cercano y presente, atravesó todas las ba-
rreras culturales e históricas. La conclusión de Jesús es un pedido: 
«Tienes que ir y hacer lo mismo» (Lc 10,37). Es decir, nos interpela a 



 
 

dejar de lado toda diferencia y, ante el sufrimiento, volvernos cercanos 
a cualquiera. Entonces, ya no digo que tengo “prójimos” a quienes 
debo ayudar, sino que me siento llamado a volverme yo un prójimo de 
los otros. 

82. El problema es que Jesús destaca, a propósito, que el hombre he-
rido era un judío —habitante de Judea— mientras quien se detuvo y lo 
auxilió era un samaritano —habitante de Samaría—. Este detalle tiene 
una importancia excepcional para reflexionar sobre un amor que se 
abre a todos. Los samaritanos habitaban una región que había sido 
contagiada por ritos paganos, y para los judíos esto los volvía impuros, 
detestables, peligrosos. De hecho, un antiguo texto judío que men-
ciona a naciones odiadas, se refiere a Samaría afirmando además que 
«ni siquiera es una nación» (Si 50,25), y agrega que es «el pueblo 
necio que reside en Siquén» (v. 26). 

83. Esto explica por qué una mujer samaritana, cuando Jesús le pidió 
de beber, respondió enfáticamente: «¿Cómo tú, siendo judío, me pides 
de beber a mí, que soy una mujer samaritana?» (Jn 4,9). Quienes bus-
caban acusaciones que pudieran desacreditar a Jesús, lo más ofensivo 
que encontraron fue decirle «endemoniado» y «samaritano» (Jn 8,48). 
Por lo tanto, este encuentro misericordioso entre un samaritano 
y un judío es una potente interpelación, que desmiente toda 
manipulación ideológica, para que ampliemos nuestro círculo, 
para que demos a nuestra capacidad de amar una dimensión 
universal capaz de traspasar todos los prejuicios, todas las ba-
rreras históricas o culturales, todos los intereses mezquinos. 

La interpelación del forastero 

84. Finalmente, recuerdo que en otra parte del Evangelio Jesús dice: 
«Fui forastero y me recibieron» (Mt 25,35). Jesús podía decir esas pa-
labras porque tenía un corazón abierto que hacía suyos los dramas de 
los demás. San Pablo exhortaba: «Alégrense con los que están alegres 
y lloren con los que lloran» (Rm 12,15). Cuando el corazón asume 
esa actitud, es capaz de identificarse con el otro sin importarle 
dónde ha nacido o de dónde viene. Al entrar en esta dinámica, 
en definitiva experimenta que los demás son «su propia 
carne» (Is 58,7). 

85. Para los cristianos, las palabras de Jesús tienen también otra di-
mensión trascendente; implican reconocer al mismo Cristo en cada 
hermano abandonado o excluido (cf. Mt 25,40.45). En realidad, la fe 
colma de motivaciones inauditas el reconocimiento del otro, porque 
quien cree puede llegar a reconocer que Dios ama a cada ser humano 



 
 

con un amor infinito y que «con ello le confiere una dignidad infi-
nita»[61]. A esto se agrega que creemos que Cristo derramó su sangre 
por todos y cada uno, por lo cual nadie queda fuera de su amor uni-
versal. Y si vamos a la fuente última, que es la vida íntima de Dios, nos 
encontramos con una comunidad de tres Personas, origen y modelo 
perfecto de toda vida en común. La teología continúa enriqueciéndose 
gracias a la reflexión sobre esta gran verdad. 

86. A veces me asombra que, con semejantes motivaciones, a 
la Iglesia le haya llevado tanto tiempo condenar contunden-
temente la esclavitud y diversas formas de violencia. Hoy, con 
el desarrollo de la espiritualidad y de la teología, no tenemos 
excusas. Sin embargo, todavía hay quienes parecen sentirse 
alentados o al menos autorizados por su fe para sostener di-
versas formas de nacionalismos cerrados y violentos, actitu-
des xenófobas, desprecios e incluso maltratos hacia los que 
son diferentes. La fe, con el humanismo que encierra, debe 
mantener vivo un sentido crítico frente a estas tendencias, y 
ayudar a reaccionar rápidamente cuando comienzan a insi-
nuarse. Para ello es importante que la catequesis y la predica-
ción incluyan de modo más directo y claro el sentido social de 
la existencia, la dimensión fraterna de la espiritualidad, la 
convicción sobre la inalienable dignidad de cada persona y las 
motivaciones para amar y acoger a todos. 

 

 

  

 



 
 

 

 
		

 

 
 
 
 
 
 
 
  

Es posible  
comenzar de abajo  

y de a uno,  
pugnar por lo más concreto y local, 
hasta el último rincón de la patria y 

del mundo, con el mismo cuidado que 
el viajero de Samaría  

tuvo por cada llaga del herido 



 
 

 
 

Si estás de acuerdo, fírmala vos también: 

FIRMAMOS TUTTI 
FIRMAMOS TUTTI	

es	una	campaña	de	difusión,	 reflexión	y	aplica-
ción	de	la	encíclica	“Fratelli	Tutti,	sobre	la	frater-
nidad	y	la	amistad	social”	del	Papa	Francisco.	La	
llevamos	adelante	desde	FactorFrancisco. 

	

Si  estas de acuerdo y queres sumar tu firma, 
hace click acá 

 
Al	firmar	vas	a	recibir	la	Encíclica	en	formato	pdf	y	un	conjunto	de	

recursos	de	difusión	y	formación	sobre	la	Fratelli	Tutti		
y	el	pensamiento	de	Francisco	



 
 

	


