
EQUIPO NACIONAL DE COORDINACIÓN DE LECTURA PASTORAL DE LA BIBLIA 

 

 

 

 

 

30 AÑOS AL SERVICIO DE LA PALABRA  

Espíritu Santo 

Obséquianos tu don de 

misericordia y valor para 

ofrecer nuestras miserias a 

nuestro Señor Jesús. 

 



; ; A;

BOLETÍN DEL EQUIPO NACIONAL DE COORDINACIÓN DE LECTURA PASTORAL DE LA BIBLIA 

Año XVIII – Edición especial Nº 63–junio 2020

  

 

 
 

 

 

 

 

 

Gracias AleXsandro Palombo: “Un papa 
mendigo” denuncia “la pandemia de la 
pobreza”.  Religión Digital 22.05.2020 

 

 

  

  

 

  

 
EDITORIAL: 

¿Le he entregado mi 
miseria al Señor?  

 

3 

El dolor del duelo sin 
duelo 

Gerson Zamora  

(Testimonio) 

 

6 
 
 
 
 
 

Francisco  

 Papa de la 
esperanza y la 
misericordia 

11 

Rincón de Ana  
Gálvez 

24 

Queremos formación 30 

Cuéntaselo a otro/a 44 

Bebamos de estas 
fuentes 

55 

Rincón poético 58 

Cursos-
compromisos 

61 

Ojito con el avisito 

  
62 



¿LE HE ENTREGADO MI MISERIA 

AL SEÑOR? 

“La luz de la misericordia de Dios brilla en nosotros y, 
por medio nuestro, en el mundo.” (Francisco). 

Como humanidad herida de muerte seguimos conviviendo con el coronavirus19, 
dando la impresión que estamos en camino de poder vencerlo, aunque en algunos 
lugares del planeta como Perú, otros países de Sudamérica y África la situación es 
muy preocupante, donde los sectores marginados no tienen que comer: simplemente 
se mueren de hambre y están más propensos a contagiarse.  

Y lo que más me llama la atención son las dos actitudes contrapuestas que 
estamos viviendo: 

 Por un lado, quienes están entregando su vida y su saber en la lucha contra este 
virus, no solo en cumplimiento del deber, sino por amor a la humanidad.  

Por otro, quienes están aprovechando el momento para enriquecerse, para hacer 
pingües negocios, incluso con actos y modalidades corruptas. Lo más triste es que 
muchas de esas personas son creyentes cristianos, que se golpean el pecho cuando 
van a misa o a su culto. Ante estas personas mi ser todo clama justicia y venganza de 
nuestro Dios: ¡no puede ser posible que muchos de ellos queden impunes! ¡Castígalos 
Señor! 

Mi actitud justiciera y de revancha quedó cuestionada cuando nuestro hermano 
mayor Francisco, el 19 abril último, en su homilía dominical me recordó lo que Jesús le 
dijo a santa Faustina: «Yo soy el amor y la misericordia misma; no existe miseria que 
pueda medirse con mi misericordia»  y que, en estos momentos, “el riesgo es que nos 
golpee un virus todavía peor, el del egoísmo indiferente, que se transmite al pensar 
que la vida mejora si me va mejor a mí, que todo irá bien si me va bien a mí. Se parte 
de esa idea y se sigue hasta llegar seleccionar a las personas, descartar a los pobres 
e inmolar en el altar del progreso al que se queda atrás”. 

Vuelvo a sorprenderme gratamente con el rostro infinitamente misericordioso de 
nuestro Dios y de Jesús, pero mi paupérrima estatura espiritual sigue siendo justiciera; 
obviamente, tengo muchas miserias que no he entregado a mi Señor Jesús. 

Que el Espíritu Santo nos ilumine y nos regale el Don de ser auténticamente 
misericordiosos. 

¡Y la Vida… Vencerá!!! 

El director   

 

  



 

 

 

 

 

 

Compartamos los ruegos del Papa Francisco, en nombre 
de toda la humanidad, a la Virgen su intercesión para 
acabar con el coronavirus, proteger a los heridos, 
consolar a las víctimas, agradecer la labor de 
profesionales, voluntarios y religiosos, e instar a los 
líderes mundiales a aportar "soluciones económicas y 
solidarias de largo alcance y con un fuerte espíritu de 
solidaridad"1. 

 

 

 

 
 

 

«Bajo tu amparo nos acogemos, Santa Madre de Dios» 

En la dramática situación actual, llena de sufrimientos y angustias que 

oprimen al mundo entero, acudimos a ti, Madre de Dios y Madre nuestra, y 

buscamos refugio bajo tu protección. 

Oh Virgen María, vuelve a nosotros tus ojos misericordiosos en esta 

pandemia de coronavirus, y consuela a los que se encuentran confundidos y 

lloran por la pérdida de sus seres queridos, a veces sepultados de un modo que 

hiere el alma. Sostiene a aquellos que están angustiados porque, para evitar el 

contagio, no pueden estar cerca de las personas enfermas. Infunde confianza a 

quienes viven en el temor de un futuro incierto y de las consecuencias en la 

economía y en el trabajo. 

Madre de Dios y Madre nuestra, implora al Padre de misericordia que esta 

dura prueba termine y que volvamos a encontrar un horizonte de esperanza y de 

paz. Como en Caná, intercede ante tu Divino Hijo, pidiéndole que consuele a las 

                                      

1 Religión Digital 30.05.2020 Jesús Bastante. https://www.religiondigital.org/el_papa_de_la_primavera/Rosario-

Papa-pandemia-lourdes-vaticano-francisco_0_2236276373.html 

UNÁMONOS A LA HUMANIDAD 

SUFRIENTE Y ORANTE 



familias de los enfermos y de las víctimas, y que abra sus corazones a la 

esperanza. 

Protege a los médicos, a los enfermeros, al personal sanitario, a los 

voluntarios que en este periodo de emergencia combaten en primera línea y 

arriesgan sus vidas para salvar otras vidas. Acompaña su heroico esfuerzo y 

concédeles fuerza, bondad y salud. 

Permanece junto a quienes asisten, noche y día, a los enfermos, y a los 

sacerdotes que, con solicitud pastoral y compromiso evangélico, tratan de ayudar 

y sostener a todos. 

Virgen Santa, ilumina las mentes de los hombres y mujeres de ciencia, 

para que encuentren las soluciones adecuadas y se venza este virus. 

Asiste a los líderes de las naciones, para que actúen con sabiduría, 

diligencia y generosidad, socorriendo a los que carecen de lo necesario para 

vivir, planificando soluciones sociales y económicas de largo alcance y con un 

espíritu de solidaridad. 

Santa María, toca las conciencias para que las grandes sumas de dinero 

utilizadas en la incrementación y en el perfeccionamiento de armamentos sean 

destinadas a promover estudios adecuados para la prevención de futuras 

catástrofes similares. 

Madre amantísima, acrecienta en el mundo el sentido de pertenencia a 

una única y gran familia, tomando conciencia del vínculo que nos une a todos, 

para que, con un espíritu fraterno y solidario, salgamos en ayuda de las 

numerosas formas de pobreza y situaciones de miseria. Anima la firmeza en la 

fe, la perseverancia en el servicio y la constancia en la oración. 

Oh María, Consuelo de los afligidos, abraza a todos tus hijos atribulados, 

haz que Dios nos libere con su mano poderosa de esta terrible epidemia y que 

la vida pueda reanudar su curso normal con serenidad. 

Nos encomendamos a Ti, que brillas en nuestro camino como signo de 

salvación y de esperanza. ¡Oh clementísima, oh piadosa, oh dulce Virgen María! 

Amén. 

  



EL DOLOR DEL DUELO 

SIN DUELO 

  

Gerson Zamora Santiago2 

Mi mamá, una mujer de 73 años y con varias 

enfermedades en su cuerpo, hace un par de 

semanas me compartió -cuasi confesión- que si 

muere que sea pos-pandemia. Es consciente que 

en este contexto uno se muere en soledad. Tengo 

amigos muy cercanos que han perdido a sus papás y mamás. Les ha tocado vivir 

este doloroso proceso del duelo sin duelo. Me refiero básicamente a los rituales 

-comunitarios- de contención, de soporte emocional y cultural del duelo. No 

imagino un duelo sin rituales. 

Lamentablemente el contexto, producto de la pandemia del Covid-19, ha 

expulsado los rituales y con ellos, las prácticas de vinculación y contención del y 

con el otro. Los duelos culturalmente son procesos que involucran rituales que 

expresan las maneras de tratar la profunda tristeza de la pérdida de un ser 

querido. Exige, por tanto, el compromiso de la comunidad familiar y vecinal para 

la performance del duelo. Desde la marcha fúnebre hasta las coplas 

cajamarquinas. Los trajes de un color específico, los cantos, el lavado de ropa 

del o la difunta, los saludos ceremoniales, el llanto litúrgico y los himnos. 

Los rituales de duelo son ceremonias que pueden durar hasta tres días, 

dependiendo de las tradiciones culturales de cada localidad, tiempo suficiente 

para la despedida pública. Pues los rituales son públicos, así el dolor lo 

compartimos todos, desde el más cercano hasta él más lejano. Justamente el 

ritual nos involucra, nos hacemos comunitariamente parte del dolor, así nadie se 

siente solo o sola. 

Además, los rituales de duelo nos facilitan herramientas hermenéuticas 

para darle un sentido a la muerte. Ésta deja de ser un caos, se la regula cuando 

se integra al lenguaje simbólico de los rituales. Los espacios, las decoraciones, 

las vestimentas, los cantos; todos son actos simbólicos que rutinizan la muerte, 

                                      

2 LRBA: Es una alegría contar con el testimonio de Gerson (26 mayo 2020), con quien compartí aulas en AETE. 

Ahora es biblista, Secretario Académico y docente de la Facultad de Teología y Religión AETE. Miembro de la comunidad 

ecuménica El Pozo.  http://www.aeteperu.org/portal/uncategorized/el-dolor-del-duelo-sin-

duelo/?fbclid=IwAR2TKfSqJGpLLk1f_NpCkjPl0G9LsNnlCtIQcDq6-Eb1XbF0LauMxD3j0Fc 



proveen a la persona que ha perdido un ser querido, las herramientas culturales 

para afrontar el dolor. 

Lógicamente la religión, la 

vida de fe, proporcionan la 

“palabra”. Ofrecen las categorías, 

reinterpretan la incertidumbre, así 

convierten la tristeza de la muerte 

en un paso previo al encuentro con 

Cristo. Por eso, no debe 

sorprendernos que en algunos 

duelos evangélicos se prefiera cantar coros celebrativos porque la muerte deja 

de ser extraña y amenazante, ahora recibe un sentido cristiano-festivo: es el 

paso hacia otra vida de felicidad plena. 

Sin embargo, ¿cómo procesamos el duelo en un contexto como el que 

nos ha tocado vivir? Los rituales han sido expulsados. Lloramos a nuestros 

muertos en soledad. Experimentamos el dolor sin nuestra comunidad 

terapéutica. ¿Cómo enfrentamos esta situación? ¿Cómo están respondiendo las 

iglesias? ¿Qué rituales podemos ofrecer? ¿Cómo construimos nuevos rituales 

de contención? Realmente las preguntas son difíciles de responder porque 

estamos privados de la vida comunitaria y hemos optado -y obligados- por una 

nueva modalidad vaciada de ritualidad. No sé si por medio de la comunicación 

virtual podamos ofrecer “servicios de duelos”. Nuestros muertos y nuestras 

familias merecen este último ritual de paso, pero no estamos en condiciones de 

respuesta. 

Finalmente, con más inquietudes que certezas, nos toca asumir una 

especie de desafío antropológico-pastoral frente a esta nueva situación. Un reto 

que debemos afrontar, considerando que la expulsión del ritual es la expulsión 

del otro. La tarea es titánica, porque si ya antes de la pandemia estábamos 

experimentando un proceso de descomunitarización, hoy se radicaliza. Por 

tanto, la propuesta pastoral debe orientarse por la comunitarización y su 

encantamiento. 

  



 José Carlos Bermejo3 

 

 

 

 

 

 

Nos humanizamos por la palabra con la que creamos o destruimos, con la que 

nombramos o eliminamos. Con la palabra nos encontramos en el diálogo. 

Escuchar sí, estábamos insistiendo en el valor de la escucha y del contacto 

corporal, el abrazo, el silencio. Distantes, como nos ha puesto el coronavirus, 

también en situaciones tan críticas como el final de la vida y la pérdida de seres 

queridos, hay que resucitar la conciencia del poder de la palabra. 

En una sociedad de perversión alexitímic4, de no poco analfabetismo emocional 

y espiritual, ¿qué pasa con la palabra? En tiempos de fe ilimitada en el poder de 

la gestión de la información en salud y de millenials5 ya profesionales, en la era 

no ya tecnológica, sino de la nanociencia6 y nanodimensión, ¿qué pasa con la 

palabra en salud? En la sociedad del homo videns, que todo lo quiere en imagen 

o pequeña cápsula visual, ¿dónde queda el diálogo? 

Nos humanizamos por la palabra con la que creamos o destruimos, con la que 

nombramos o eliminamos. Con la palabra nos encontramos en el diálogo. 

                                      

3  José Carlos Bermejo, Director del Centro San Camilo. Religión Digital 12.06.2020. 

https://www.religiondigital.org/humanizar/palabra-coronavirus-humanizacion_7_2240245956.html 

4 Alexitimia es un desorden de tipo neurológico que genera en quienes la padecen una notoria incapacidad para 

poder controlar y reconocer sus propias emociones y, por lo tanto, los lleva a tener dificultades en materia de expresión 

verbal. https://definicion.de/alexitimia/ 

5  Millenials. Personas nacidas entre el comienzo de la década de 1980 y el inicio de la década de 2000. 

Familiarizadas con el uso de la tecnología digital, crecieron mientras Internet se masificaba y que, en este marco, adoptaron 

el universo virtual como propio. https://definicion.de/millennial/ 

6 La nanociencia es el estudio del fenómeno y la manipulación de la materia a escala nanométrica (0.1 a 100 nm). 

Nanómetro (nm), nombre masculino. Medida de longitud que equivale a la milmillonésima parte del metro. 

https://www.ecured.cu/Nanociencia#Concepto 

El coronavirus 

nos devuelve la 

palabra 



La voz adecuada es un bálsamo lenitivo, medicina dulce que calma, embelesa y 

hace olvidar o recordar sanamente –según lo oportuno-, que insufla ánimo y vida 

en el cuerpo. 

Las palabras elevan y hunden, construyen y destruyen. Con ellas se mueven los 

sentimientos, los corazones, las voluntades. Se pueden usar para formar o 

deformar, para informar, manipular o coaccionar. Las palabras refuerzan y hacen 

sentir al otro fuerte o aumentan la fragilidad y el sentimiento de vulnerabilidad. 

Las palabras acercan a las personas construyendo puentes o alejan 

construyendo muros y abismos. Las palabras pueden ser un canto que embelesa 

y estimula el corazón o pueden provocar consecuencias devastadoras o 

acciones terapéuticas. 

Con las palabras acompañamos al otro en procesos de pacificación y perdón, o 

damos de comer al rencor y al resentimiento. Con poco arsenal, las palabras son 

un arma con inmenso poder. 

Para que la palabra dé fruto, no hay que contentarse solo con purificar la 

motivación de quien la usa, pronunciarla en el momento adecuado, dar con la 

más oportuna para aliviar, engrasar, confrontar… sino también hay que 

escucharla, acariciarla con respeto. A la palabra hay que acogerla con 

disposición a dejar que se haga fecunda. 

 

  

La voz adecuada es un 
bálsamo lenitivo, medicina 
dulce que calma, embelesa y 
hace olvidar o recordar 
sanamente –según lo 
oportuno-, que insufla ánimo y 
vida en el cuerpo. 



Miguel Ángel Mesa Bouzas7 

 

 

 

 

 

 

Felices quienes celebran la Eucaristía como un misterio diáfano de amor, de 

vida, de entrega. 

Felices quienes sienten la Eucaristía como un recuerdo vivo que adquiere los 

contornos de una Presencia. 

Felices quienes no aceptan la frialdad de los ritos, las palabras mágicas, la 

rigidez de la ortodoxia.   

Felices quienes recrean, actualizan, sugieren, vivifican cada Eucaristía que 

celebran. 

Felices quienes celebran desde la vida en comunidad y la hacen presente en 

cada Eucaristía. 

Felices quienes contemplan el Cuerpo y la 

Sangre de Cristo en el sufrimiento y en el 

dolor de los crucificados del mundo. 

Felices quienes contemplan cómo se 

transforma la realidad cuando surgen 

signos de resurrección a su alrededor. 

Felices quienes comulgan con el pan y el 

vino, y se encarnan en el mundo de la vida 

y las lágrimas, la fe y la incredulidad, el odio 

y la compasión, la injusticia y la solidaridad, 

mostrando en sus actuaciones la presencia viva y revolucionaria del Resucitado.  

                                      

7  Religión Digital 13.06.2020. https://www.religiondigital.org/otro_mundo_es_posible/Bienaventuranzas-

Eucaristia_7_2240545926.html  Imagen: M. Cerezo:  

https://www.google.com/search?sxsrf=ALeKk02yyXqCEUxXmMtvvxj0jV2mB523DA:1592239936039&source=

univ&tbm=isch&q=eucarist%C3%ADa,+cerezo&sa=X&ved=2ahUKEwi0iKP-

o4TqAhUXILkGHb6OCcQQ7Al6BAgHEBk&biw=687&bih=309#imgrc=tBalEPLzL-zNGM 

https://www.religiondigital.org/otro_mundo_es_posible/Bienaventuranzas-Eucaristia_7_2240545926.html
https://www.religiondigital.org/otro_mundo_es_posible/Bienaventuranzas-Eucaristia_7_2240545926.html


 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Foto: Religión Digital 30.05.2020 Luis Miguel Modino. 

https://www.religiondigital.org/luis_miguel_modino-

_misionero_en_brasil/coronavirus-aboca-vivir-nuevo-

Pentecostes_7_2236346351.html  



TE SEGUIMOS INVOCANDO SEÑOR 

 

ORAR CON EL MUNDO EN ESTE MOMENTO DE PANDEMIA 

MUNDIAL8 

 En este momento de pandemia mundial 

oramos por los enfermos y los que sufren... 

y por todos los que sentimos miedo y ansiedad... 

  

Agradecemos a todos los que se encuentran en primera línea. 

médicos, enfermeras, personal médico y hospitalario, 

cuidadores, familiares, amigos y desconocidos: 

y oramos por su seguridad, salud y fortaleza. 

 

Oramos por los responsables y los encargados de hacer cumplir la ley, 

para que puedan ser guiados en sus decisiones y acciones. 

  

Oramos por la comunidad científica, 

para que puedan encontrar la manera de contener este coronavirus y 

debilitarlo. 

  

                                      

8  Religiosas del Sagrado Corazón de Jesús. https://rscjinternational.org/es/noticias/orar-con-el-mundo-en-este-

momento-de-pandemia-mundial 



Oramos por la Madre Tierra, 

que pueda recuperarse del agotamiento y la devastación que le hemos 

hecho sufrir, 

y que ella nos ayude a descubrir cómo resistir este virus, 

cómo restaurar la belleza y diversidad de la naturaleza, 

y cómo renovarnos a nosotros mismos y nuestros estilos de vida. 

  

Oramos unos por otros, 

para que podamos 

 ser precavidos sin estar paralizados; 

 ejercer la responsabilidad social y pensar en los más débiles y 

vulnerables; 

 encontrar formas creativas de conectarnos, mostrar cuidado y 

compartir compasión; 

 idear formas de ayudar a quienes se verán más gravemente 

afectados por las medidas adoptadas para abordar la crisis; y 

 escuchar y aprender de esta experiencia. 

 

Con confianza,  

¡clamamos al Dios de la Vida y la Esperanza por misericordia y 

curación...!  



El domingo 9  pasado celebramos la 

resurrección del Maestro, y hoy 

asistimos a la resurrección del 

discípulo. Había transcurrido una 

semana, una semana que los 

discípulos, aun habiendo visto al 

Resucitado, vivieron con temor, con «las 

puertas cerradas» (Jn 20,26), y ni 

siquiera lograron convencer de la 

resurrección a Tomás, el único ausente. 

¿Qué hizo Jesús ante esa incredulidad 

temerosa? Regresó, se puso en el 

mismo lugar, «en medio» de los 

discípulos, y repitió́ el mismo saludo: 

«Paz a vosotros» (Jn 20,19.26). Volvió́ a 

empezar desde el principio. 

La resurrección del discípulo comenzó́ en ese momento, en esa misericordia fiel 

y paciente, en ese descubrimiento de que Dios no se cansa de tendernos la mano 

para levantarnos de nuestras caídas. Él quiere que lo veamos así,́ no como un 

patrón con quien tenemos que ajustar cuentas, sino como nuestro Papá, que nos 

levanta siempre. En la vida avanzamos a tientas, como un niño que empieza a 

caminar, pero se cae; da pocos pasos y vuelve a caerse; cae y se cae una y otra 

vez, y el papá lo levanta de nuevo. La mano que siempre nos levanta es la 

misericordia. Dios sabe que sin misericordia nos quedamos tirados en el suelo, 

que para caminar necesitamos que vuelvan a ponernos en pie. 

Y tú puedes objetar: “¡Pero yo sigo siempre cayendo!”. El Señor lo sabe y 

siempre está dispuesto a levantarnos. Él no quiere que pensemos continuamente 

en nuestras caídas, sino que lo miremos a Él, que en nuestras caídas ve a hijos 

a los que tiene que levantar y en nuestras miserias ve a hijos a los que tiene que 

amar con misericordia. Hoy, en esta iglesia que se ha convertido en santuario de 

la misericordia en Roma, en el Domingo que veinte años atrás san Juan Pablo II 

dedicó a la Divina Misericordia, acojamos con confianza este mensaje. Jesús le 

                                      

9  Religión Digital 19.04.2020 José Manuel Vidal.  https://www.religiondigital.org/vaticano/Francisco-riesgo-

todavia-egoismo-indiferente-misericordia-papa-faustina_0_2223977591.html 

FRANCISCO 

 “EL RIESGO ES QUE 

NOS GOLPEE UN VIRUS 

TODAVÍA PEOR: 

EL EGOÍSMO 

INDIFERENTE” 



dijo a santa Faustina: «Yo soy el amor y la misericordia misma; no existe miseria 

que pueda medirse con mi misericordia» (Diario, 14 septiembre 1937). 

En otra ocasión, la santa le dijo a Jesús, con satisfacción, que le había ofrecido 

toda su vida, todo lo que tenía. Pero la respuesta de Jesús la desconcertó: «Hija 

mía, no me has ofrecido lo que es realmente tuyo». ¿Qué cosa había retenido 

para sí aquella santa religiosa? Jesús le dijo amablemente: «Hija, dame tu 

miseria» (10 octubre 1937). También nosotros podemos preguntarnos: “¿Le he 

entregado mi miseria al Señor? ¿Le he mostrado mis caídas para que me 

levante?”. ¿O hay algo que todavía me guardo dentro? Un pecado, un 

remordimiento del pasado, una herida en mi interior, un rencor hacia alguien, una 

idea sobre una persona determinada... El Señor espera que le presentemos 

nuestras miserias, para hacernos descubrir su misericordia. 

Volvamos a los discípulos. Habían abandonado al Señor durante la Pasión y se 

sentían culpables. Pero Jesús, cuando fue a encontrarse con ellos, no les dio 

largos sermones. Sabía que estaban 

heridos por dentro, y les mostró sus 

propias llagas. Tomás pudo tocarlas y 

descubrió lo que Jesús había sufrido 

por él, que lo había abandonado. En 

esas heridas tocó con sus propias 

manos la cercanía amorosa de Dios. 

Tomás, que había llegado tarde, 

cuando abrazó la misericordia superó 

a los otros discípulos; no creyó sólo en 

su resurrección, sino también en el 

amor infinito de Dios. E hizo la confesión de fe más sencilla y hermosa: «¡Señor 

mío y Dios mío!» (v. 28). Así se realiza la resurrección del discípulo, cuando su 

humanidad frágil y herida entra en la de Jesús. Allí se disipan las dudas, allí Dios 

se convierte en mi Dios, allí volvemos a aceptarnos a nosotros mismos y a amar 

la propia vida. 

Queridos hermanos y hermanas: En la prueba que estamos 

atravesando, también nosotros, como Tomás, con nuestros temores 

y nuestras dudas, nos reconocemos frágiles. Necesitamos al Señor, 

que ve en nosotros, más allá de nuestra fragilidad, una belleza 

perdurable. Con Él descubrimos que somos valiosos en nuestra 

debilidad, nos damos cuenta de que somos como cristales 

hermosísimos, frágiles y preciosos al mismo tiempo. Y si, como el 

cristal, somos transparentes ante Él, su luz, la luz de la misericordia 

brilla en nosotros y, por medio nuestro, en el mundo. Ese es el motivo 

para alegrarse, como nos dijo la Carta de Pedro, «alegraos de ello, 

La mano que 

siempre nos levanta 

es la misericordia. 

 Dios sabe que sin 

misericordia nos 

quedamos tirados en 

el suelo. 



aunque ahora sea preciso padecer un poco en pruebas diversas» (1 

P 1,6). 

En esta fiesta de la Divina Misericordia el anuncio más hermoso se da a través 

del discípulo que llegó más tarde. Sólo él faltaba, Tomás, pero el Señor lo esperó. 

La misericordia no abandona a quien se queda atrás. Ahora, mientras pensamos 

en una lenta y ardua recuperación de la pandemia, se insinúa justamente este 

peligro: olvidar al que se quedó́ atrás. El riesgo es que nos golpee un virus 

todavía peor, el del egoísmo indiferente, que se transmite al pensar que la vida 

mejora si me va mejor a mí, que todo irá bien si me va bien a mí. Se parte de esa 

idea y se sigue hasta llegar a seleccionar a las personas, descartar a los pobres 

e inmolar en el altar del progreso al que se queda atrás. 

Pero esta pandemia nos recuerda que no hay diferencias ni fronteras entre los 

que sufren: todos somos frágiles, iguales y valiosos. Que lo que está pasando 

nos sacuda por dentro. Es tiempo de eliminar las desigualdades, de reparar la 

injusticia que mina de raíz la salud de toda la humanidad. Aprendamos de la 

primera comunidad cristiana, que se describe en el libro de los Hechos de los 

Apóstoles. Había recibido misericordia y vivía con misericordia: «Los creyentes 

vivían todos unidos y tenían todo en común; vendían posesiones y bienes y los 

repartían entre todos, según la necesidad de cada uno» (Hch 2,44-45). No es 

ideología, es cristianismo. 

 

  



Emilce Cuda10  

 

"Se terminó el 

tiempo de la 

discusión. 

Comenzó el tiempo 

de la decisión 

soberana" 

 

 

A cinco años de la encíclica social Laudato Si, y a siete 

del pontificado de Francisco, puede decirse que su 

magisterio social pontificio es una obra maestra. Como en 

el arte, el mensaje se manifiesta en la unidad armónica 

de las partes. Si se conectan sus documentos entre sí, la 

coherencia aparece y canta bellamente: Laudato Si.  

1. La unidad transversal que conecta los documentos muestra un plan 

armónico.  

 Evangelii Gaudium denuncia que esta economía mata (EG 53) al 

naturalizarse como fundamento teológico-cultural, y anuncia un plan 

programático que interpela a salir, misionar y convertir integralmente la 

cultura.   

 Laudato Si dice qué hacer, poniendo la realidad sobre la ideología, en el 

marco del fundamento teológico-ecológico del paradigma relacional de la 

antropología cristiana trinitaria, actuando una conversión ecológica (LS 

216) que es tanto ambiental como social.  

 Gaudete et Exultate dice por qué hacerlo, porque nadie se salva solo (GE 

6), y porque es inmoral e ideológico denigrar el compromiso social con el 

pueblo.  

                                      

10 La Dra. Cuda nos regala una visión global de los documentos pontificios de Francisco y nos ayuda a comprender 

su propuesta teológica, pastoral, social, económica y ecológica. Religión Digital 24.05.2020.   

https://www.religiondigital.org/opinion/Emilce-Cuda-Laudato-Papa-Francisco-magisterio-social_0_2234476548.html 



 Cristo Vivit dice cómo hacerlo, enamorándose (GE 132), porque de eso se 

trata la política como justicia de la misericordia. 

 Amada Amazonia dice para qué hacerlo, para lograr una vida digna que 

permita a todos los seres humanos contemplar (AA 56) la belleza de la 

creación. Porque la creación, como el arte, no sirve para nada; es un fin en 

sí misma, unidad en la diferencia.  

 

2. Laudato Si nos hace ver que un 20% de la población mundial consume 

recursos ambientales y sociales que roba; que se lo roba a las naciones pobres 

y a las futuras generaciones; que les roba a estas lo que necesitan para 

sobrevivir, es decir: que esa economía mata (Cf. LS 95). Que ese pequeño 

porcentaje de la población mundial tiene a su disposición un instrumental cada 

vez más mortífero (Cf. LS 104), para garantizar su nivel de vida suntuoso, 

sostenido sobre un sistema de relaciones comerciales-productivas, y de 

propiedad-apropiación, estructuralmente perverso (Cf. LS 52). Que ese sistema 

está regulado por el deseo exponencial de la acumulación concentrada de la 

renta en unos pocos muy ricos, al costo de la bioacumulación de residuos 

industriales químicos en muchos muy pobres (Cf. LS 21). 

3. Si no se mutila la integralidad de los documentos, la armonía evangélica que 

contiene el mensaje social pontificio del Papa Francisco aparece (Cf. EG 39). 

Como un corpus pastoral-teológico, muestra un plan. El plan aparece solo si se 

le da una base concreta al itinerario que propone, que no es solo bioético, sino 

también ético-social (Cf. LS 15). Aparece si se considera que el cristianismo es 

la única de las religiones monoteístas donde su Dios se encarna, nace siendo 

dios de una mujer -lo cual da dignidad a todos los cuerpos-, es parte de un pueblo 

periférico (Cf. GE 6), y dice que solo hay salvación en la unidad (Mt 19, 16-22). 

Si se reconoce que cobra sentido evangélico allende de lo político, y al mismo 

tiempo sentido social allende de lo religioso, el magisterio social pontificio de 

Francisco se convierte en una obra maestra de la historia de la teoría política, y 

de la economía política universal. Dicho de otro modo, solo se puede ver y 

escuchar la armonía presente en su magisterio si, además de no mutilarlo, se 

logra percibir lo nocivo e ideológico del discurso de quienes sospechan y 

relativizan el compromiso social, considerándolo superficial, mundano, 

secularista, inmanentista, comunista y populista, como si hubiera otras cosas 

más importantes, como si sólo interesase una determinada ética y una sola 

razón, la que ellos defienden (Cf. GE 101). 

 



4. La deformación-división 

operada al interior de los 

documentos, por discursos 

contrarios a la unidad, intenta 

de ese modo imponer su 

sentido. Eso hace que la 

lectura del magisterio se haga 

a partir de pares categoriales 

presentados como opuestos 

irreconciliables, o híper-

visibilizando uno de los extremos para invisibilizar el otro. De ese modo se impide 

la eficacia del conjunto del mensaje pontificio, al distorsionar el sentido 

desconectando sus partes. 

En consecuencia, puede verse que, en Evangelii Gaudium, con la repetición de 

los cuatro principios (EG 217-237) al margen de la denuncia profética sobre la 

realidad social, se opaca la denuncia de una economía que mata (EG 53). En 

Laudato Si, la híper-visibilización que algunos hacen de la crisis ambiental, 

invisibiliza la crisis social, causa directa de aquella (LS 49). En Gaudete et 

Exultate, la hermenéutica academicista del significado de una moral pelagiana 

(GE 49), puso en segundo plano la reivindicación de la pastoral social practicada 

por el santo de al lado (GE 27). En Christus Vivit, el cuestionamiento de la 

reivindicación de la política (CV 31), ocultó que esa práctica solo se propone 

como acto de amor (CV 132). En Amada Amazonia, la acción de los movimientos 

populares y de la red-panamazónica, sumado a la defensa de la biodiversidad, 

hizo a un costado la idea de contemplación como mensaje central del documento 

(AA 56).  

 

5. A partir del Covid19, un elenco de mensajes ajusta y da precisiones tácticas a 

ese plan. En el Momento Extraordinario de Oración (27-3-2020) convoca a la 

unidad y la confianza (#3,4) y repite que nadie se salva solo (#7). En la Homilía 

de Pascua (12-4-2020) identifica un obstáculo en los grupos financieros. En la 

Carta a los Movimientos Populares (12-4-2020) advierte a los poetas sociales de 

las periferias (#2), que se trata de regenerar la economía (#7), no de reparar el 

modelo existente, y los reconoce como ejército sin armas (#2). En Un Plan para 

Resucitar (17-4-2020), para lograr un impacto real, estimula moralmente al 

pueblo a revelarse como una sola alma, con el reservorio de esperanza, fe y 

caridad, y los anticuerpos de justicia, caridad y solidaridad. 

El cristianismo es la única de 

las religiones monoteístas 

donde su Dios se encarna, 

nace siendo dios de una mujer 

-lo cual da dignidad a todos 

los cuerpos-, es parte de un 

pueblo periférico. 



Solidaridad ante el coronavirus 

 

6. Ante las amenazas que detona el 

Covid19 convoca una comisión para 

pensar la salida.  Terminó el tiempo 

de la discusión. Comenzó el tiempo 

de la decisión soberana. El Papa 

Francisco es el primer jefe de 

Estado que, ante la pandemia global, arma una comisión -asistida por una red 

interdisciplinaria internacional- para salir de la crisis ecológica, que es ambiental 

y social. Las áreas de la comisión post-Covid19 son cuatro, marcan los límites 

de la urgencia y disciernen qué hacer. Ante esas amenazas, y en conexión con 

el magisterio social pontificio de Francisco, aparecen los siguientes 

interrogantes:  

 Crisis Ecológica: catástrofe natural con mayores muertes que el Covid19. 

Quiénes deberían custodiar la Casa Común: ¿las corporaciones desde 

arriba, o los pueblos desde abajo? 

 Crisis Económica: desocupación, 350 millones en el mundo + 16 millones 

solo en América Latina. Quiénes deberían organizar a los trabajadores 

descartados: ¿los gobiernos y partidos políticos, o los sindicatos y los 

movimientos populares? 

 Crisis Sanitaria: ausencia del Estado, incluso en países con recursos 

económicos. Quién se ocupará de los cuerpos: ¿el Estado o las mafias del 

narcotráfico y la trata? 

 Crisis de Seguridad:  

Nacional:  avance de fascismos y mafias. Qué se apoya: ¿estados de 

excepción o gobiernos populares democráticos?  

Cibernética: control desterritorializado de bienes-evadidos y cuerpos-

aislados. Qué se protege: ¿la comunidad organizada o el individuo?  

Alimentaria: control descentralizado de recursos, precios y logística La 

ayuda social y solidaria quién la gestiona: ¿el gobierno o las cooperativas? 

 

A partir de hoy, aniversario la Laudato Si, comienza una nueva etapa: el desafío 

de tomar en serio el llamado a la conversión ecológica. La Casa Común está en 

peligro. Atender el clamor de la tierra y de los pobres es algo que no puede 



desconectarse si se quiere alcanzar la meta del plan para resucitar que nos 

marca el actual pontífice, porque: nadie se salva solo. 

La creación está para ser contemplada y alabar con ella a su creador. Eso 

depende de que las condiciones de vida sean dignas, es decir, de que todos y 

todas tengan asegurado: Tierra-Techo-Trabajo. Mientras eso no esté 

garantizado, el clamor de la realidad interpela, y la contemplación en la acción 

es un desafío que nos involucra de manera urgente. 

  

 

 

 

La Tierra se agota 

 

 

  



Toño Casado, salesiano11 

 

 

 

 

"Pentecostés contra Babel. Perdón que cura las heridas, que 

restaura las relaciones caídas, que conforta cuando el sol del 

mediodía no te deja una sombra en el camino en donde 

guarecerte" 

Arrastrar cubos de barro y de agua, levantar tablones que te llenan las manos de 

espigones, sudar escalera arriba y abajo por el laberinto de Babel, sin saber si 

alguien entiende una puñetera palabra de lo que estás diciendo. Eso es Babel, 

nuestro mundo de prisas, de proyectos megalómanos, sueños de enanos que se 

creen gigantes y acaban arrinconados por bichos pequeños e invisibles, virus 

cobardes que nacieron de las entrañas de un murciélago o de un laboratorio 

secretísimo. Babel nos agota. Hemiciclos de políticos que se arrojan palabras 

como dardos, que juegan con las cifras de los muertos y los parados como un 

bingo indecente. 

Y después, cuando cae el telón, se toman un cafecito en el bar de la esquina 

mientras los peones se sacan los ojos por las calles. Babel de familias cuyas 

generaciones hablan lenguajes ininteligibles; Babel de matrimonios que han 

naufragado contra el iceberg del confinamiento inaguantable para quien no se 

ama ya. Babel que siembra cuñas de hielo en el corazón de las naciones y las 

hace añicos imposibles de recomponer. Babel que convierte nuestro mundo en 

un laberinto de locos, conversaciones eternas de besugos con memoria de pez. 

Babel que te enfrenta a los distintos, que te llena de miedo, que te vuelve 

paranoico y acabas tapiando tu ventana por miedos a los otros, que dejaron ser 

humanos o hermanos, y ya son solo “los otros”. Babel, Babel. 

                                      

11  Religión Digital 28.05.2020 https://www.religiondigital.org/arrimate_al_brasero-

_el_blog_de_tono_casado/Babel-Pentecostes_7_2235746429.html 

Si la gente del mundo 

ya no entiende a la 

Iglesia, 

¿estaremos en Babel 

o en Pentecostés? 



Y a este Babel sin hilo de Ariadna, ha llegado Jesús de nuevo y ha enviado el 

fuego del Espíritu como un estallido de neutrones de paz y de ánimo. Los 

temerosos arrancan las persianas y salen a la calle a pecho descubierto, ante el 

pelotón de fusilamiento y crítica que les llama borrachos y está presto a 

lapidarlos, crucificarlos, a destruirlos como a un mosquito pesado de verano. Y 

todos les entienden. 

No hay prejuicios, no hay partos, medos, elamitas y ni habitantes de 

Mesopotamia, de Judea y Capadocia, del Ponto y Asia, de Frigia y Panfilia, de 

Egipto y de la zona de Libia que limita con Cirene; no hay ciudadanos romanos 

forasteros, tanto judíos como prosélitos ni cretenses y árabes; Ahora sólo hay 

hombre hermanos que escuchan la verdadera lengua de Dios. No hay negros, 

no hay homosexuales, no hay gitanos, no hay banqueros, no hay del Madrid ni 

el Barsa, no hay de Podemos ni de Vox. En Pentecostés solo hay hombre y 

mujeres que escuchan unas palabras que les llenan de Paz. Porque la paz de 

alma es un tesoro raro que todos ansiamos sin siquiera saberlo. Ya pueden caer 

chuzos de punta que si uno está en paz la existencia te vuelve un superhéroe 

que no se deja arrastrar por el miedo, la vergüenza o el cansancio. Si la gente 

del mundo ya no entiende a la Iglesia, ¿Estaremos en Babel o en Pentecostés? 

Pentecostés contra Babel. Perdón que cura las heridas, que restaura las 

relaciones caídas, que conforta cuando el sol del mediodía no te deja una sombra 

en el camino en donde guarecerte. 

¡Ven Espíritu Santo, que estamos saturados de Babel confinado! Yo quiero salir 

ya a la terraza a encontrarme con mis vecinos supervivientes para contarles que 

“hoy todo va a salir bien”. Porqué Jesús está en medio de nosotros, como un 

jueves bendito. Y el Espíritu Santo, Santísimo sigue encendiendo nuestras 

pobres brasas como antorchas eternas. Pentecostés. Salgamos sin miedo al 

encuentro del mundo, rompamos nuestros muros de prejuicios. Y si nuestro 

corazón está lleno de Dios nos entenderán. Todos. 

 

 

 

 

 

 

 



 
 
En medio de una sociedad en la que el ir y venir de prisa y corriendo, mirar el 
reloj porque los minutos pasan y hay que llegar al trabajo; esperar el micro y ver 

que todos van repletos ..., debe ser agotador y sucede un 
día tras otro. Entonces nada mejor que una mañana al 
despertar, en un bostezo se pueda decir. "¡Qué bueno, 
hoy me quedo en casa!", y darse la vuelta para seguir 
disfrutando del sueño. Más tarde levantarse lentamente y 
disponerse a vivir un día de descanso. 

 

    

 

 

 

 

Pero, no hace mucho, apareció alguien que cambió el sentido del descanso; se 

trataba de un desconocido del cual oímos hablar como algo muy lejano pues se 

había originado en la China; supimos que causaba mucho daño y producía la 

muerte. Como suele ocurrir lo creímos ubicado en ese espacio, como ajeno. 

Llegó un momento en el que nos dimos cuenta de que ya estaba causando 

desolación en Europa y se habló de la posibilidad de una Pandemia, la que se 

hizo realidad.   

Nada puede compararse al dolor que nos produjo el saber que había llegado a 

nuestra casa, al principio sin entender del todo; se nos fue haciendo tan presente 

que hemos tenido que aceptar que está ocupando gran parte del territorio, como 

algo oscuro que nos deja sin palabras para expresarlo. 

A partir de ahí todo ha cambiado, se extiende la desolación y, dentro de todas 

las medidas que han tomado las autoridades, el "Yo Me Quedo En Casa" ha 

asumido carácter de ley; ya no hay prisa por la mañana porque el trabajo ha 

parado o lo hacemos virtualmente. Todo ha cambiado, y aunque se ha 

desplegado toda la capacidad para la atención de los pacientes pensamos que 

se ha dado lo mejor..., el avance del mal es patente; de ahí esa sensación de 

impotencia. Junto al esfuerzo, la entrega generosa con riesgo de la vida, 

percibimos nuestra pobreza, en parte manifestada en la no aceptación del 



mandato de quedarse en casa, en la INFORMALIDAD con mayúscula por la que 

parecería que algunas personas se autorizan a vivir a espaldas de la consigna, 

celebrar fiestas y otras reuniones.  Hay algo que en estos momentos parecería 

imposible: la CORRUPCIÓN; cómo se atreven a tomar para sí lo que 

corresponde a la causa común en la defensa de la vida.  También hay algo que 

se nos ha hecho patente:  el abandono en el que “vive” un gran sector de la 

población que no cuenta con los servicios elementales; así mismo, impresiona el 

oír el grito de las comunidades de la "Querida Amazonia" que se expresó en el 

Sínodo Panamazónico; gracias al acompañamiento de las Conferencias 

Episcopales, se ha conseguido apoyo, pero hace falta el reconocimiento del 

Estado. 

Volviendo al "Yo Me Quedo En Casa" les comparto que estoy entre las personas 

de riesgo porque soy "anciana", salgo por necesidad para comprar el pan y 

pequeñas cosas a la bodega; más de una vez he oído la advertencia sobre el 

riesgo, pero en una "sociedad de dos" soy la menor, las compras mayores las 

hace un sobrino los martes por la mañana. 

Me gusta compartirles algo, en la clausura de uno de los Encuentros, realizada 

en Nuestra Señora de la Visitación, recibimos como regalo un pequeño cactus al 

que cuidé con mucho cariño; al principio lo tenía al aire libre, supuestamente su 

hábitat… como que no avanzaba decidí traerlo a la habitación y aquí me 

acompaña, es esbelto y a su alrededor han nacido frágiles tréboles que se 

mantienen formando comunidad. Esta comunión me hizo reflexionar en cómo la 

convivencia es posible y gratificante en la diferencia, junto a las espinas algo tan 

delicado como el trébol.  

También soy voluntaria en una Asociación de personas con discapacidad, allí 

descubrí cómo las limitaciones, a veces severas, no son óbice para VIVIR con 

alegría. La que me convocó se llama María Elena, padece de polio desde la 

infancia y así comparte Vida como para decirte: ¡por qué te afliges!  Está al tanto 

de la salud de cada uno de los asociados. Algunos domingos acompañaba a 

Adolfo - cuando la persona encargada no estaba- quien, por razón de su 

inmovilidad, necesitaba ayuda con sus alimentos. Adolfo era una persona alegre 

y cuando le hablaba de JESÚS, contestaba riendo: ¡Ah...el comunista! Al 

empezar la cuarentena Adolfo quedó solo y en la primera noche se ahogó con 

su flema. María Elena me comunicó la triste noticia telefónicamente; fue motivo 

de mucho dolor, pero al fin comprendimos que "el comunista" le tomó de la mano 

y le llevó porque habría sido dolorosa su situación en soledad. Ahí me acompañó 

el cactus y la certeza de que JESÚS está siempre presente; hay otros casos en 

los que confío a su presencia: "Yo estoy con ustedes para siempre". Estoy lista.  

El capítulo de dolor no se cierra porque hay algo que ha de acompañarnos: la 

ESPERANZA; por eso, desde lo más profundo del corazón, los animo a que 



pidamos ese DON al Espíritu Santo al que hemos celebrado, y encarguemos a 

María, quien hizo el camino junto a su Hijo luego el de los discípulos y discípulas; 

todo esto confiados/as en dos hermanos nuestros muy queridos: Rosa de Lima 

y Martín de Porres.  

Hoy quienes parten están solos/as y dejan esa sensación tan impresionante, los 

familiares se despiden sin saber si volverán a verlos, ése debe ser el dolor más 

profundo; incluso de muchos de ellos/as ni conocemos el nombre.  

Francisco está permanentemente orando por las diferentes situaciones, fue 

impresionante la oración URBI et ORBI, cuando hizo alusión a la Pasión de 

JESÚS, en la persona de quienes sufrían la pandemia. Luego, la Oración 

Interconfesional y el rezo del Rosario dirigido por personas relacionadas con ese 

dolor. La verdad es que él es una presencia en estos momentos, sus palabras 

son de verdadero Evangelio. 

Ya para terminar quiero hacer alusión a una carta en la que encontré una verdad 

profunda, la que compartió nuestro querido José Mizzotti: él hablaba de ese 

proceso que va desde el Getsemaní hasta el triunfo de la Vida, pasando todo 

ese camino de la sorpresa -al ser notificado como paciente asintomático del 

coronavirus 19-, la rebelión y la aceptación hasta el descubrimiento del valor de 

lo vivido teniendo presente a tantos sufrientes entre los que estaban los más 

pobres como aquellos/as con los que tantos años compartió en Lima, y con 

quienes deseaba reencontrase. ¡Y la Vida… Vencerá! 

 

  



Qué bueno es estar al tanto del calendario para matizar 

nuestra vida diaria con la llegada de alguna fiesta que nos 

trae un mensaje especial. En esta semana, se nos ha 

hecho presente un Misterio, el de la Eucaristía. Algo que 

sobrepasa nuestro entendimiento y que nos habla de una 

Presencia Real, la de Jesús, en las especies del pan y del 

vino. Lo conocemos con el nombre de Corpus Christi. 

 

 

 

 

 

Como no habríamos 

de celebrar por las 

circunstancias en que 

nos toca vivir, busqué 

un medio para entrar 

en el misterio y tomé el 

evangelio de San 

Juan, para leer desde 

el capítulo 13 hasta el 

17, en los que Jesús 

manifiesta 

profundamente su 

intimidad, aunque no 

habla de la Eucaristía 

en los términos de los 

otros autores. De esa 

lectura que comienza 

diciendo: "Antes de la 

fiesta de Pascua, 

sabiendo Jesús que le 

había llegado la hora 

de salir de este mundo 

para ir al Padre, como 

había amado a los 

suyos, los amó hasta 

el extremo", brotó el 

escribir la carta que 

ahora comparto con ustedes, en el nombre de 

Jesús. 

Muy amado Jesús: Te escribo esta carta al haberte 

encontrado en lo que Juan, el amigo que tanto 

querías, escribió para dejar constancia de lo que tú 

revelaste en el momento definitivo, cuando sabías 

que habrías de separarte de tus discípulos: "Era la 

noche de la cena en la víspera de Pascua”, cuando 

tú manifestaste lo más íntimo de tu corazón a 

aquellos que tu Padre te había encargado, un 

momento sagrado. Quisiste mostrarles cómo el 

servicio era lo importante en el proyecto que les 

encomendabas. Cuando levantándote de la mesa, 

te quitaste el manto, cogiste una toalla, y con el 

agua de un recipiente, poniéndote de rodillas 

comenzaste a lavarles los pies, quienes no podían 

creer que tomaras el lugar del servidor siendo tú EL 

SEÑOR; así, en la voz de Pedro, manifestaron su 

extrañeza. Tú aprovechaste el momento, al volver a 

la mesa y haberte puesto el manto, para decirles: 

"¿Comprenden lo que acabo de hacer con ustedes? 

Si yo que soy el Maestro y el Señor, les he lavado 

los pies, ustedes deben hacer lo mismo unos con 

otros". 

Fue una noche que habría de quedar para siempre 

en el corazón de tus discípulos cuando les 



anunciaste: "Hijos 

míos, ya no estaré con 

ustedes por mucho 

tiempo. Les doy un 

mandamiento nuevo: 

Ámense los unos a los 

otros como yo los he 

amado. Por el amor 

que se tengan unos a 

otros, reconocerán 

todos que son 

discípulos míos". 

Les hablabas en 

términos de 

despedida; en un 

momento Pedro te 

dijo: “Señor, ¿por qué 

no puedo seguirte 

ahora? Estoy 

dispuesto a dar mi vida 

por ti”. Tu respuesta se 

adelantó a los hechos: 

"Antes de que cante el 

gallo me habrás 

negado tres veces".  

Cada palabra tuya 

estaba cargada del 

significado de ese 

momento y para 

consolarlos les dijiste: 

"No se turben en su 

corazón, en la casa de 

mi Padre hay muchas 

habitaciones, voy a 

prepararles un lugar y 

luego volveré para 

llevarlos para que 

donde yo estoy estén 

también ustedes". 

Jesús, no se puede expresar toda la profundidad de 

aquello que viviste junto a quienes te habían 

seguido; desde allí partiste para Getsemaní donde 

clamaste a tu Padre si era posible que te liberara de 

ese cáliz, mientras tus discípulos dormían y se 

acercaban quienes habían de conducirte al juicio y 

a la cruz, una muerte que fue camino a la 

Resurrección en la cual renace toda nuestra 

esperanza. 

Junto a esa vida entregada, quiero presentarte hoy 

la de aquellos y aquellas que, hasta hace poco la 

disfrutaban dentro de sus familias, vivían de su 

trabajo; quizá en pobreza, tal vez holgadamente, 

sentían la alegría de ver amanecer y aunque con 

cansancio regresaban a casa para disfrutar una 

conversación, una comida, que reparaba sus 

fuerzas. Quién podía sospechar lo que iba a venir: 

esta soledad y oscuridad. Necesitamos poner en tu 

corazón todo este peso, quienes aún estamos en 

casa necesitamos hacernos eco, vivir la solidaridad, 

aunque sea en pequeño, cuando parece no haber 

frontera entre la vida y la muerte; cuando corremos 

el riesgo de quedarnos en los números sin 

personalizar sabiendo que hay gran cantidad de 

familias que ya no tienen la esperanza de volver a 

ver a sus seres queridos, ni para despedirlos.  

Jesús, tú que abarcas todo con tu misericordia, que 

estás siempre con el que sufre, ayuda a nuestros 

pueblos a descubrir aquello que ha de devolvernos 

la alegría de vivir. Tú sabes que hay situaciones que 

ya no son provocadas por un virus sino por los 

intereses creados en quienes estarían llamados/as 

a ser defensores de la vida. Somos conscientes de 

que ancestralmente nos faltan valores entre ellos la 

honradez, el respeto y, aún en lo más simple, la 

capacidad de cuidar la naturaleza comenzando por 

mantener una ciudad limpia. Ayúdanos Jesús, 

despiértanos a la eso que tú propusiste como 

proyecto de vida. Danos un corazón agradecido 

para con aquellos y aquellas que, con riesgo de sus 

vidas, se han puesto al servicio de quienes sufren. 



Cuida también a los 

inmigrantes y a 

cuantos se sienten 

más débiles. 

Con esto voy a 

despedirme, ¡mira 

cuánto he escrito!; lo 

que me ha hecho 

recordar que solamente una vez tú escribiste en el 

suelo: cuando una mujer era amenazada de muerte 

por muchos que se creían con derecho y a quienes 

los pusiste en evidencia de su pecado. 

Con mucho amor quedo contigo, con María tu 

Madre y con José, segura de que toda la humanidad 

que está en buenas manos se unirá a esta carta. 

 

  
 

 
 
 
 
 
 
 
 

  



 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



ORACIÓN EN TIEMPO DE PANDEMIA 

Mon. Carlos Castillo12, Arzobispo de Lima 

 

Señor, tú estás siempre con nosotros y no nos 

abandonas, 

permítenos no abandonarte a ti en el momento 

del sufrimiento, 

y más bien, saber entenderte y sentirte como Aquel que murió por 

nosotros 

para que resucitemos a una vida nueva. 

 

Te pido perdón de mis pecados y confío plenamente en ti, 

yo sé que tú me salvas en esta situación 

porque me conviertes en un ser amoroso como tú lo eres. 

 

Por eso Padre Santo, acompaña junto a mí, a todos los que están 

sufriendo, 

especialmente a las familias pobres, y acompaña, sobre todo, 

a las personas que están sufriendo el Coronavirus, 

para que, si es posible, puedan salvarse, 

y si no se salvan de esta vida, por medio de la muerte, 

participen plenamente del amor glorioso de tu resurrección 

y nos reencontremos cuando tú nos levantes a todos de la muerte. 

 

                                      

12 Con ocasión de la Semana Santa 2020. https://www.arzobispadodelima.org/2020/04/05/oracion-en-tiempo-de-

pandemia-arzobispo-de-lima/ 



Bendícenos Señor y acompaña a todos, especialmente a los enfermos, 

para que se sientan y reconozcan, perdonados y amados. 

 

Gloria al Padre, al Hijo y al Espíritu Santo, 

como era en el principio, ahora y siempre, 

por los siglos de los siglos. Amén. 

  



Carlos Mesters13  

LA ACCIÓN 

DEL ESPÍRITU 

SANTO EN EL 

NACIMIENTO 

Y EN LA VIDA 

DE LAS 

COMUNIDADES 

 

I. La acción del Espíritu Santo en la 

humanidad y en la vida del pueblo de Dios  

El Espíritu Santo es como el viento, como el aire (Jn 3,8). Despliega su fuerza 

de un extremo a otro de la tierra (Sab 8,1). Está en todos los seres humanos 

como hálito de vida (Gn 2,7). Cuando desaparece, se nubla la vida (Sal 104,29). 

Tiene fuerza creadora (Sal 104,30) y consigue dar vida a los huesos secos de la 

muerte (Ez 37,1-14). En el día de la creación, aleteaba sobre las aguas y llenaba 

de fuerza la Palabra creadora (Gn 1,2). 

Desde los orígenes, el Espíritu está presente en la vida y en la historia del pueblo 

de Dios y lo guía por el desierto hasta la tierra prometida (Nm 11, 25-29). Orienta 

a Moisés en las decisiones (Nm 17,16; 27,16; Dt 34,9). Promueve profetas, y los 

lleva a enfrentarse a los reyes y a denunciar los errores de los poderosos (Miq 

3,8; Ez 2,2; Is 42,1). Orienta los pasos de los sabios para encontrar la sabiduría 

divina extendida por el universo (Sab 7,22-8,1). Muchas veces han intentado 

manipularlo, pero no lo han conseguido (Dt 18,19-22; J r 14,13-16). ¡Es libre! 

La Palabra de Dios se hace carne (Lc 1,35). Alegra a María e Isabel (Lc 1,41). 

Desciende sobre Jesús en el momento del bautismo (Mc 1,10). Lo unge para la 

misión de Mesías (Lc 4,18). Lo conduce al desierto (Lc 1,12). Con la fuerza del 

Espíritu, Jesús vuelve a Galilea y comienza la acción evangelizadora (Lc 4,14). 

El Espíritu llena de alegría a Jesús cuando ve que los pobres aceptan la Palabra 

de Dios (Lc 10,21). 

                                      

13 Carlos Mesters y equipo bíblico CRB.  Vivir y anunciar la palabra. Las primeras comunidades. Adaptación: La 

Casa de la Biblia (2001) pp. 95-100. 



Jesús promete el Espíritu como el gran don mesiánico (Hch 1,5.8; Lc 24,49; Jn 

14,26; 16,13). El Espíritu cumple la profecía de Joel (Hch 2,17-18). "¡Ojalá que 

todo el pueblo profetizara y el Señor infundiera en todos su Espíritu!" (Nm 11,29). 

Es el mismo Espíritu que, en el día de Pentecostés, inaugura la nueva 

humanidad (Hch 2,4.33; 4,31). El Espíritu de Jesús es el que, a partir de ahora, 

anima la vida y la historia de las comunidades. Dirige realmente todos sus pasos. 

 

 

II. La acción del Espíritu de Jesús 

resucitado en la vida de las comunidades 

El Espíritu transformó a los apóstoles en el día de Pentecostés. Antes eran 

miedosos (Jn 20,19); ahora abren las puertas y se enfrentan a la multitud (Hch 

2,14). Antes se conformaban con la decisión del gobierno que mató a Jesús (Lc 

24,20); ahora dicen: "Hay que obedecer a Dios antes que a los hombres" (Hch 

5,29). Antes, Pedro había negado a Jesús ante una sirvienta (Lc 22,56); ahora, 

da un testimonio valiente ante la multitud (Hch 2,32). 

El Espíritu está presente en las comunidades y trae alegría y consuelo en medio 

de las dificultades (Hch 9,31; 13,52). Orienta en los momentos decisivos de la 

historia: en la entrada de los gentiles (Hch 11,15; 10,44-45.47; 15,8), cuando hay 

que tomar la iniciativa de la misión y enviar a los misioneros (Hch 13,2.4), en el 

momento de la persecución, ante los tribunales (Mc 13,11; Hch 4,31). 

Está presente en los que coordinan las comunidades (Hch 20,28): en los 

apóstoles (Hch 5,32; 15,28), en los diáconos (Hch 6,3). Por ejemplo, en Pedro 

cuando, lleno de coraje, se enfrenta a las autoridades (Hch 4,8); cuando toma la 

decisión de bautizar a los primeros gentiles (Hch 10,9; 11,12) y no dar 

importancia a la ley de Moisés (Hch 15,8). Anima a Pablo cuando se enfrenta al 

mago Elimas (Hch 13,9), o cuando vuelve a Jerusalén, donde será arrestado, 

después de su último viaje (Hch 20,22-23). 

Está presente en los misioneros que 

anuncian la Buena Noticia (Hch 13,4). Los 

acompaña en los viajes (Hch 16,6-7) tanto 

en la ida como en la vuelta (Hch 20,22-23). 

Organiza el encuentro misionero entre 

Felipe y el etíope (Hch 8,29.39). 

Actúa en Esteban, hasta el punto de que nadie consigue resistir a sus palabras 

(Hch 6,5.10; 7,55). Se hace presente en otras muchas personas: en Bernabé, 

enviado para coordinar la primera comunidad entre los paganos (Hch 11,24). En 

El Espíritu está presente 

en las comunidades y trae 

alegría y consuelo en 

medio de las dificultades. 



Ágabo, el profeta que anuncia hambre para la región (Hch 11,28) y prisión para 

Pablo (Hch 21,11). En Ananías cuando recibe a Pablo en la comunidad (Hch 

9,17). En las cuatro hijas de Felipe que profetizaban (Hch 21,9). Antes había 

estado presente en María (Lc 1,35) y en Isabel (Lc 1,41). 

El Espíritu es mayor que las instituciones. ¡Es libre! No siempre obedece las 

leyes y las costumbres de la Iglesia y hace que los cristianos despierten con 

acciones que vienen de los no creyentes. Por ejemplo, se manifiesta a Cornelio, 

incluso antes del bautismo (Hch 10,44-48), y a Apolo cuando sólo tenía el 

bautismo de Juan Bautista (Hch 18,25). Hoy, despierta a muchos cristianos para 

la dimensión social, política y económica del amor al prójimo. El Espíritu no está 

únicamente en la Iglesia, ¡se extiende por toda la tierra! (Sab 8,1; Sal 104,29). 

Es como el viento: sabes de dónde viene, pero no sabes adónde va (Job 3,8). El 

Espíritu actúa con libertad. 

Uno de los mayores pecados es resistirse al Espíritu (Hch 7,51), tentarlo (Hch 

5,9), engañarlo (Hch 5,3), pretender comprarlo (Hch 8,19). El Espíritu ni se 

compra ni se vende (Hch 8,20); se consigue con oración (Lc 11,13). Se comunica 

de muchas maneras, por ejemplo, con la imposición de manos (Hch 8,17-18; 

19,6), por la conversión y el bautismo (Hch 2,38), por la oración (Hch 8,15). 

Si traducimos todo esto a la vida de las comunidades, podemos decir que el 

Espíritu manifiesta su presencia por medio de iniciativas y del testimonio de las 

comunidades, de las celebraciones de la Palabra y de los sacramentos, de las 

reuniones y de los encuentros, de los conflictos y de las persecuciones, de las 

decisiones que se toman en las comunidades, de los animadores, de la lectura 

e interpretación de la Biblia. Hasta ahora, sus siete dones (Is 11,2-3), orientan a 

las comunidades y animan a las personas. Todo lo que pasa en la vida y en la 

historia del pueblo de Dios es fruto de la acción invisible del Espíritu. 

 

III. La acción del Espíritu en nuestra vida 

por medio de la Biblia 

La Biblia es la gramática que nos ayuda a entender lo que el Espíritu nos habla 

a través de la vida. ¡Pero no sirve cualquier lectura de la Biblia! Sólo la que esté 

unida con la vida y la historia del pueblo de Dios. La Biblia sin la comunidad es 

como la rama cortada del árbol. ¡Está seca! La lectura que se separa de la vida 

de la comunidad hace que la vida se seque. Lo podemos decir con palabras de 

Pablo: "La letra mata. El Espíritu es el que da vida" (2 Cor 3,6). 

¿Qué significaba y qué significa que la "letra mata"? Que no se quería percibir 

que la historia del Antiguo Testamento estaba orientada a desembocar en 

Jesucristo (2 Cor 3,13). Significa encerrarse en su propio mundo, dentro de la 



ideología dominante, y no querer ver que en nuestra historia existe el hilo de oro 

de la acción de Dios que orienta hacia la vida en plenitud. 

¿Qué significaba y qué significa que "el 

Espíritu da vida"? Significaba leer el Antiguo 

Testamento a la luz de la resurrección de 

Jesús, presente en la comunidad y en los ojos 

del lector (2 Cor 3,14-16). Significa tener 

conciencia de que la Biblia ha sido escrita en 

la misma comunidad de la que formamos parte 

y en la cual actúa también el Espíritu. 

Cuando leemos la Biblia, el mismo Espíritu nos 

ayuda a mirar la realidad con ojos de fe. Sin Él 

no es posible descubrir el sentido que la Biblia 

tiene para nosotros (Jn 16,12-13; 14,26). Nos revela el sentido "espiritual". 

 

IV. ¿Con qué podemos comparar la acción 

del Espíritu Santo? 

La acción del Espíritu Santo que está en el origen de la Biblia, se puede comparar 

con la lluvia: cae de lo alto, empapa la tierra y despierta a la semilla que produce 

la planta (Is 55,10-11). La planta es fruto, a la vez, de la lluvia y de la tierra, del 

cielo y de la tierra. La Biblia es fruto, al mismo tiempo, de la acción del Espíritu y 

de nuestro esfuerzo. Es Palabra del Dios del pueblo y palabra del pueblo de Dios. 

La acción del Espíritu en la Biblia y por medio de ella es como un metro cúbico 

de agua en un gran río. El metro cúbico no puede analizarse independientemente 

del resto del agua del río. La acción del Espíritu en la Biblia y por la Biblia no 

puede ser analizada sin tener en cuenta su presencia universal en el mundo, en 

la Iglesia y en la vida. 

La acción del Espíritu se puede comparar con el sol: sus rayos invisibles 

calientan la tierra y hacen que las plantas crezcan de abajo arriba. Se puede 

comparar con el viento que no se ve. La Biblia es el fruto invisible del viento de 

Dios que mueve a los hombres y a las mujeres a actuar, a hablar y a escribir. 

En una comunidad de Brasil, Carlos Mesters puso esta comparación: "La acción 

del Espíritu es como el basurero. Los niños van allí y prenden fuego a la basura, 

que se quema durante días y días. Llueve. Parece que se ha apagado. 

Pero al día siguiente aparece el humo. El fuego continúa allí. Viene el camión y 

descarga más basura. Al día siguiente la nube de humo es la prueba de que el 

El Espíritu es 

mayor que las 

instituciones. ¡Es 

libre!  

No siempre 

obedece las leyes y las 

costumbres de la 

Iglesia. 



fuego continúa escondido dentro de la montaña de basura". El Espíritu Santo es 

el fuego de Dios en el basurero de la humanidad. 

¡Nadie puede apagarlo! 

 

  

La Biblia es la gramática 

que nos ayuda a entender lo 

que el Espíritu nos habla a 

través de la vida. 



 

 Isabel Gómez Acebo14  

 

 

 

Corre por la red un cuento relatado por un indio que me 

ha parecido apropiado para Pentecostés. Una persona 

mayor con recursos económicos, contrajo el Covid en un 

país pobre y los médicos, temiendo por su vida, le 

aconsejaron colocarle un respirador mediante un costo de 3000 euros lo que le 

produjo un gran llanto. La enfermera que le trataba le preguntó: “¿Llora porque 

no tiene dinero para pagarlo? No, lloro porque he estado respirando toda mi vida 

gratis y solo ahora me doy cuenta de ese regalo”. 

Las circunstancias de nuestro enfermo y las de los apóstoles son semejantes ya 

que se encuentran confinados, uno en la UVI y los otros en una sala cerrada a 

cal y canto. En ambos casos planea el miedo a la muerte, por un virus maligno 

o por las autoridades romanas que quieren acabar con el movimiento de Jesús. 

También coincide el método curativo, para el anciano un respirador que le 

inyecta oxígeno y para los discípulos del Nazareno la llegada del soplo divino 

que fortalece su espíritu. La gran diferencia es que el hospital cobra mientras que 

el Espíritu es gratuito. 

            El cuento nos hace hacernos cargo de la presencia del Espíritu en 

nuestras vidas que siempre, como el oxígeno, ha estado ahí a nuestro lado, pero 

los seres humanos nos cansamos de lo habitual y es necesario un aldabonazo 

que nos lo recuerde. La Iglesia es muy sabia cortando el año con fiestas litúrgicas 

que señalan los hitos más importantes de nuestra fe: la encarnación, 

resurrección y, ahora, Pentecostés que nos suministran toques de atención 

            La fiesta de Pentecostés viene acompañada de muchos símbolos. Un 

viento que se lleva por delante el polvo que se había sedimentado en nuestras 

vidas, el fuego que aviva las brasas que se apagan en nuestro interior y produce 

luz haciendo que veamos con claridad el camino que se nos abre delante: la 

senda que marcó Jesucristo para sus seguidores. También nos da la fuerza 

                                      

14 Teóloga feminista. Religión Digital 01.06.2020.  

https://www.religiondigital.org/isabel_gomez_acebo/respirador_7_2236946293.html 

EL RESPIRADOR 



necesaria pues nada es capaz de impedir la acción del Espíritu, lo que demuestra 

no entrando por la puerta, sino atravesando las paredes de la sala donde se 

encuentran los apóstoles reunidos 

     Viento, fuego, luz, fuerza… todo gratis al alcance de nuestra mano y solo 

debemos pedirlos. Lo malo es que las cosas que no se pagan tienen poco valor 

en nuestras sociedades ¿Será esta idea la que planea sobre la imagen 

desconocida y desvalorada del Espíritu en nuestra religión? 

 

 

 

 

 

  

El cuento nos hace hacernos 
cargo de la presencia del 
Espíritu en nuestras vidas que 
siempre, como el oxígeno, ha 
estado ahí a nuestro lado. 



 

 

 

 

 

 

 

Antonio Piñero15 

Después de los progresos en la incardinación del Jesús 

histórico en el judaísmo palestino del siglo I, que hemos 

adquirido gracias a las obras pioneras de E. P. Sanders y 

Geza Vermes, seguidos por muchísimos investigadores, 

se asiste a un cambio radical de panorama en la breve 

historia de la investigación de James D. G. Dunn, en 

“Jesús recordado”, que nos sirve de guía. Este cambio 

nace de la pregunta: ¿“Es en realidad capaz el método 

histórico crítico de llegar al Jesús histórico?  (p. 127). 

 Pero más en fondo, y en mi opinión, la respuesta a la 

pregunta y el cambio que supone ofrecer como respuesta 

“No; no es capaz”, nace del miedo que produce para la fe 

tradicional basada en la mezcla de Jesús con el Cristo 

paulino. La idea de un Jesús totalmente judío, propio del 

siglo I, con casi ninguna idea de un mesías celestial, no 

casa bien con esa fe. El encuadramiento sociológico, religioso y político 

(íntimamente unidos) que conducen a la idea de que el reino de Dios va unido a 

la idea de que el Imperio romano no puede existir en un Israel preparado para la 

venida de ese reino a la tierra de Israel, es demasiado tremendo para aceptarlo. 

Además, si se afirma que Jesús pensaba exactamente eso. 

                                      

15 Web Tendencias 21.   https://www.tendencias21.net/crist/Un-panorama-totalmente-distinto-en-la-investigacion-

del-Jesus-historico-04-5-2020-1126_a2685.html Caricatura: https://apologista.wordpress.com/2010/07/29/el-teologo-dr-

antonio-pinero-comenta-sobre-el-libro-de-apocalipsis/ 

https://www.tendencias21.net/crist/Un-panorama-totalmente-distinto-en-la-investigacion-del-Jesus-historico-04-5-2020-1126_a2685.html
https://www.tendencias21.net/crist/Un-panorama-totalmente-distinto-en-la-investigacion-del-Jesus-historico-04-5-2020-1126_a2685.html


 Lo que llama Dunn pensamiento “postmodernista”, que se enfrenta radicalmente 

al método histórico, amenaza ciertamente con dar al traste con todo lo que hasta 

ahora parecía un buen camino hacia el Jesús de la historia. 

 Pero el postmodernismo no nace espontáneamente, sino que hunde sus raíces 

en diversos movimientos filosóficos de la época. El primero es la negación 

absoluta de la verdad cartesiana que afirma “que el yo como sujeto consciente 

de mi propio ser –que es análogo a lo de fuera de mí–  puedo definir y describir 

con objetividad lo que percibo”. Es decir, los objetos de fuera existen, con una 

existencia objetiva fuera de mí, y yo los percibo tal cual son. Tengo de ellos un 

conocimiento objetivo. Trasladado al Jesús histórico sería: “El Jesús de la 

historia, del siglo I israelita es una entidad que existe fuera de mí, en la memoria 

del pasado. Y si yo lo observo adecuadamente, puedo rescatarlo y percibirlo en 

toda su realidad, y además casi exactamente. 

  

Foto: Werner Heisenberg, autor del 

principio de indeterminación. 

 

Sin embargo, con el postmodernismo, 

la afirmación sería muy distinta: “No 

puedo observar un objeto de la 

realidad exterior simple y llanamente, 

y menos del pasado, porque yo, el observador, al observarlo lo cambio de modo 

radical en su entidad. Lo percibo de un modo diferente a lo que es”. 

 La filosofía existencialista ayuda mucho a sentir que el observador cambio lo 

observado; que lo importante es el sujeto que observa y no la realidad de los 

observado. El problema de esta nueva realidad es que la ciencia física parece 

estar de acuerdo con ella. Ya no nos sirve la mecánica celeste que surge de las 

leyes o principios matemáticos del universo, tal como las señaló Newton. Ahora 

reina en la física la teoría de la relatividad einsteniana: el espacio y el tiempo no 

existen en realidad, sino que dependen de la posición del observador y se crean 

con la percepción. O el principio de incertidumbre de Werner Heisenberg, el cual 

afirma que ciertamente el observador es incapaz de observar objetivamente la 

posición y el movimiento de una partícula. 

  A esto se añade la mecánica cuántica, cuyos principios fueron formulados ya 

por Max Planck al principio del siglo XX, que adquieren también gran vigencia en 

el postmodernismo, ya que en el mundo de lo infinitamente pequeño rigen unas 

leyes que se parecen más al azar (aunque no lo sean) que otra cosa, y que 

incluso puede darse la interacción de dos partículas distantes o –al menos la 



apariencia– que una partícula está en dos sitios a la vez. Además, observarlo 

con exactitud es casi imposible. 

 Toda esta atmósfera de pensamiento es aprovechada por el postmodernismo 

para afirmar “la relatividad de las cosas y de los procesos”. Esto lleva en la 

historia a abandonar la idea de que puede haber un conocimiento objetivo del 

pasado, que lo corrompemos al observarlo, que nunca lo alcanzaremos tal cual 

es. Ello significa que a través de los textos antiguos no podemos acercarnos a 

ninguna realidad objetiva; en primer lugar, porque los observadores antiguos no 

podían ser ellos mismos objetivos; en segundo lugar, porque nosotros mismos 

no podremos nunca alcanzar una realidad objetiva a través de los textos 

históricos que nos describen lo que ellos creen que pasó. 

 Y la consecuencia respecto al Jesús de la historia es clara: Este Jesús es 

inalcanzable objetivamente. Lo que importa no es el objeto en sí (en este caso 

el Jesús del siglo I en Israel), sino como yo lo percibo. Por tanto, 

despreocupémonos de los estudios históricos y atengámonos a nuestras 

percepciones de Jesús. Y estas percepciones nos las proporciona la fe, no la 

historia. 

 Todo queda claro: abrazo la fe y me quedo tranquilo. Además, este pensamiento 

postmodernista me dice que la intención del autor del texto, lo que pensó al 

escribirlo y la finalidad a lo que lo destinó, tampoco es importante. El texto, una 

vez escrito, es autónomo, independiente del autor. Lo que importa es lo que el 

texto me dice a mí, lector, en el acto de la lectura… El significado primordial o no 

importa o no puedo percibirlo. Lo que importa es “qué significa ese texto para 

mí”. Yo como lector, le otorgo el significado. 

 Me imagino que caerán en la cuenta de las terribles consecuencias que tienen 

estas ideas para la crítica de los Evangelios, que intenta alcanzar: 

A) Una verdad objetiva; 

B) Que afirma que el texto antiguo no depende de mis coordenadas mentales 

del siglo XX o XXI; 

C) Que yo como lector no dictamino en último término qué significa el texto para 

mí;  

D) Que lo que debo hacer es entenderlo tal como lo entendía el primer lector que 

leyó ese texto en el siglo I, sin añadirle nada subjetivo y personal. 

 Son, pues, dos mundos distintos. Se acabó toda objetividad… aparte de que ya 

no se puede formar grupo religioso alguno basado en una interpretación similar 

de Jesús para todos los miembros del grupo… Porque… si lo que importa soy 

yo como lector… y yo soy un individuo único, necesariamente me construiré un 



Jesús a mi medida, y guiado por mis ideas y sentimientos, que los aplicaré, sin 

duda, a la lectura del texto. En consecuencia, ese Jesús será para mí solo y no 

puedo compartirlo. 

 ¿Hay salida a estos argumentos? 

 Seguiremos. 

 Saludos cordiales de Antonio Piñero. 

 

 

 

 

  
El texto, una vez 

escrito, es autónomo, 

independiente del autor. 

 Lo que importa es lo 

que el texto me dice a mí, 

lector, en el acto de la 

lectura… 



 

 

CUÉNTASELO 

A OTRO/A 
 

 

Lucio Blanco 

 

 José Arregi, teólogo16 

 

 

"No salvarán la humanidad todas las penas del 

mundo, ni el poder ni la represión ni la cárcel –por 

perpetua que sea: a más cárcel menos humanidad– ni 

el odio ni la venganza ni ninguna violencia instituida 

por el poder o inspirada por el rencor" 

 

Mineápolis (Estados Unidos), 25 de mayo de 2020, ocho y veinte de la tarde. Un 

hombre negro es maniatado, derribado, aplastado contra el suelo, y su cuello 

estrujado por la forzuda rodilla de un policía blanco en uniforme. He ahí el 

hombre. ¿Son dos, son uno? ¿Son enemigos, son hermanos? He ahí el ser 

humano, en su gloria y su ruina, su dignidad y su desdicha, su grandeza y su 

miseria. 

“No puedo respirar, hombre, por favor”, dice jadeante el hombre negro al agente, 

si es que aún sabe a quién habla o si es un hombre a quien habla. Un pobre 

                                      

16  Religión Digital 07.06.2020. https://www.religiondigital.org/el_blog_de_jose_arregi/Floyd-Racismo-No-

violencia-Perdon_7_2238746124.html 



hombre jadeante implora a un pobre hombre prepotente más pobre aún, pues 

implorar es más digno y más humano que aplastar. Mientras el agente policial 

mantiene su rodilla hincada sobre el cuello del hombre negro, sus dos 

compañeros miran la escena mascando chicle. 

 “¡Mamá!”, se le oye suspirar al hombre 

negro, buscando el cobijo del vientre 

bendito del que más le habría valido acaso 

no salir nunca a las tinieblas de esta 

humanidad. No iba armado, no ha 

intentado huir. Había pasado el 

coronavirus, había perdido su trabajo. ¿Es 

tal vez su delito haber comprado una 

cajetilla de cigarros con un billete falso? 

No, es más grave, mucho más. Su delito 

es ser negro. Cada día un negro 

desarmado es asesinado por policías en 

EEUU. 

“No puedo respirar”, repitió el hombre 

negro hasta 16 veces antes de morir asfixiado. Fue asesinado. Se llamaba 

George Floyd, tenía dos hijas y una preciosa nieta de 6 años. Tal vez pudo aliviar 

su sofoco final recordando a las tres, al mismo tiempo que llamaba a su madre. 

Cuatro mujeres sostienen su vida en su terrible éxodo, como aquellas cinco 

mujeres del libro bíblico del Éxodo que salvaron a Moisés. 

Pero ellas solas no bastaron para salvar a George ni bastarán para devolverle la 

vida, ni para evitar que esta pobre especie humana perezca de asfixia o para 

hacer que nazca de verdad y que resuciten todos los muertos, también el 

asesino, cuya humanidad, cuya libertad y conciencia verdaderas, ya estaban 

muertas mucho antes de que su rodilla estrangulara a la víctima. Solo entre todos 

podremos salvar a la humanidad, y solo la salvaremos cuando sepamos que 

todos somos uno, incluso el asesino. 

¿Incluso el asesino? La masiva reacción popular estadounidense y el impacto 

mediático planetario –todo tan ambiguo y efímero, pero ahí es donde la 

humanidad pugna por nacer– han hecho que el fiscal acuse al policía de 

asesinato en segundo grado –asesinato no planificado en el que, sin embargo, 

existe intencionalidad–. Así podrá ser condenado a cadena perpetua, así se 

restablecerá el orden, así se restituirá la justicia, así se salvarán las apariencias, 

así tranquilizaremos nuestra conciencia. Y seguiremos igual. 

 

¿Qué es la humanidad?  

Es ser humilde, libre, 

hermano. 

 Es compadecer, cuidar, 

curar.  

Salvar. Respirar y dar 

respiro, recibir y dar 

aliento". 



Así no salvaremos la 

humanidad. ¿Qué es la 

humanidad? Es ser 

humilde, libre, hermano. 

Es compadecer, cuidar, 

curar. Salvar. Respirar y 

dar respiro, recibir y dar 

aliento. La humanidad es 

humus, arcilla, tierra 

animada por el Aliento 

vital. La arcilla es la 

misma y el Aliento es el mismo. Somos uno y solo juntos nos podremos salvar. 

No salvarán a la humanidad las órdenes dictadas por Donald Trump a sus 

gobernadores por videoconferencia, para ahogar las protestas: "Tenéis que 

dominar. Si no domináis, estáis perdiendo el tiempo. Van a pasaros por encima 

y vais a parecer una panda de gilipollas. Tenéis que arrestar a gente, juzgarla y 

tienen que ir a la cárcel durante mucho tiempo". He ahí el poder, la humanidad 

sofocada, boqueando. 

No salvarán la humanidad todas las penas del mundo, ni el poder ni la represión 

ni la cárcel –por perpetua que sea: a más cárcel menos humanidad– ni el odio ni 

la venganza ni ninguna violencia instituida por el poder o inspirada por el rencor. 

Y no predico el buenismo, ni la permisividad irresponsable, ni ningún tipo de 

tolerancia con la injusticia y el desorden establecido. No es eso. 

Creo en la no violencia activa, en la resistencia no violenta, y en el poder de la 

educación, la inteligencia, la ciencia, la conciencia educada por la compasión 

espiritual y política. Creo que “nadie nace odiando a otra persona por el color de 

su piel o su origen o su religión” (Nelson Mandela). Creo en el poder de la 

bondad. Creo en la bondad de George Floyd, y que ha perdonado de todo 

corazón a su asesino. Creo sinceramente que yo no soy mejor que su asesino. 

Creo en la chispa de humanidad que luce en su fondo, como en el mío, y que 

quisiera nacer, renacer, dejarse perdonar y dar la mano y seguir caminando. Y 

eso significa para mí “creer en Dios” o más bien crearlo creándonos más 

humanos. 

 

 

  

  



 Javier González García17  

Augusta Ngombu huyó de las calles de Sierra 
Leona gracias a los misioneros salesianos 

 

 

Augusta Ngombu nació hace solo 23 
años en Sierra Leona. Vivió solo esos 
demasiados pocos años, en la ciudad 
de Freetown. Un nombre bonito para 
una ciudad pero que no hace justicia 
a la vida de esta joven africana.  

Augusta no eligió que sus padres 
murieran cuando ella era una niña. 
Tampoco escogió vivir en un país 
donde más de la mitad de la población vive por debajo del umbral de la pobreza. 
Y por supuesto no fue su libertad la que decidió acabar en las calles de 
‘Freetown’, trabajando como prostituta para sobrevivir.  

El 7 de junio, Augusta ha muerto a causa del sida que la lastraba desde el 
pasado. A pesar de no escoger libremente el recorrido de su vida ni su final -en 
el fondo ninguno lo hacemos- será siempre una de esas vidas que merece la 
pena conocer. ¡Una luz en la tiniebla!  

La historia de Augusta podría ser una de tantas mujeres maltratadas y explotadas 
en Sierra Leona. Pero no lo es. Sus pasos le llevaron hasta el Centro Don Bosco 
‘Fambul’. Una ‘familia’ (eso significa Fambul) creada por los salesianos.  

Nuestra joven no sabe lo que es una familia. Nunca tuvo la oportunidad. Pero 
estos religiosos la acogieron, a ella y muchas otras. El objetivo podría decirse 
que es ayudar a muchas mujeres a salir de la lacra de los abusos y la 
prostitución, pero sin duda el método es uno: el amor.  

                                      

17  Misiones salesianas. Título original: Fallece Augusta, la joven que mostró al mundo la esclavitud de la 

prostitución.  https://es.aleteia.org/2020/06/10/fallece-augusta-la-joven-que-mostro-la-esclavitud-de-la-prostitucion/ 



Y funcionó. Y tanto. Augusta, esa niña que tuvo que ver de todo en las sucias 
calles de ‘Freetown’, logró pasar de esta esclavitud a abrir una empresa de 
catering18. Pasando por una buena formación y siendo la mejor de la clase.  

Pero no acaba aquí. Ha sido protagonista en un documental titulado Love y su 
historia ha tenido tanta repercusión que incluso fue invitada por el mismísimo 
Papa Francisco al Vaticano.  

Y aquí comienza una aventura que tampoco eligió. Le retiraron el pasaporte y 
fue retenida en Costa de Marfil. El Gobierno de España logró que le facilitaran 
una salida y comenzó su odisea por Europa. La primera vez y la última que 
Augusta salió de su país, hizo 13 viajes de avión. Siete países diferentes.  

Pero el culmen fue el encuentro con uno 
de los líderes mundiales más importantes 
de nuestra sociedad. Ella, sin llegar al 
cuarto de siglo de vida, después de 
tantas tragedias, en frente del Papa 
Francisco. Augusta participó en la 
Audiencia General habitual de los 
miércoles y después el Pontífice saludó a 
cada grupo. Cuando se presentó ante la 
mujer, la bendijo, puso su mano sobre su 
cabeza y le dijo: «Sigue tu camino, sigue 
así».  

Y así fue. Augusta Ngombu siguió su camino. Su testimonio ha dado la vuelta al 
mundo. Y no sólo en su viaje internacional, o en su documental. Si no que ha 
hecho lo más importante. Sembrar esperanza en el corazón de decenas de 
mujeres que, como ella, la necesitaban en Freetown.  

 Este mes de junio de 2020, un año después de su gran viaje, Augusta falleció. 
El miedo al coronavirus hizo que dejara de ir al hospital y dejar de recibir su 
medicación. Finalmente, sus cicatrices se la llevaron. Y se la llevaron por fin, a 
la verdadera ‘Freetown’.  

Augusta está ahora en el hogar especial que le ha preparado su Padre en el 
cielo. Tan especial como su vida que, aunque corta, ha sido un faro para muchas 
mujeres que necesitaban de su testimonio para salir de los lugares más oscuros. 
Unas mujeres de las que nadie se acuerda en el último rincón del mundo, 
maltratadas de las formas más crueles, pero jamás olvidadas por su Padre.  

                                      

18 m. Servicio de suministro de comidas preparadas para colectivos, en especial para los pasajeros y tripulantes de 

un avión o para grupos de personas que trabajan en un mismo lugar. 

Augusta no sabe 

lo que es una familia. 

Nunca tuvo la 

oportunidad. 

 Pero los 

religiosos Salesianos 

la acogieron:  a ella y 

muchas otras. 



Según Alberto López 
Herrero 19  Cuando en 
2016 comenzó el 
programa Girls Os+ 
(Refugio para 
chicas) para rescatar 
de las calles a 
menores en situación 
de prostitución, 
Augusta era ya un 
ejemplo de éxito 

y comenzó a dar clases de cocina a esas chicas que habían pasado por su 
misma situación. Participó en el rodaje del documental Love, en el que decía: 
“Me siento feliz. Ya nadie se ríe de mí ni me utiliza. Hago mi trabajo, gano mi 
dinero por ello y me encanta lo que hago”. 

En Roma, gracias al interés personal de la periodista de Vatican News Patricia 
Ynestroza, Augusta participó en una audiencia del Papa Francisco en la plaza 
de San Pedro. En palabras de la joven sierraleonesa, “fue el día más feliz de mi 
vida”. Le entregó el testimonio de las niñas de Don Bosco Fambul que quieren 
salir de la prostitución y le pidió la bendición para todas ellas. El Papa Francisco, 
con gran cercanía, al escuchar que era cocinera le preguntó si cocinaba bien.  

   

                                      

19 Religión Digital 09.6.2020. 

https://misionessalesianas.org/noticias/menores-sierra-leona-prostitucion-0204/
https://misionessalesianas.org/noticias/menores-sierra-leona-prostitucion-0204/
https://misionessalesianas.org/noticias/menores-sierra-leona-prostitucion-0204/
https://misionessalesianas.org/love-prostitucion-infantil/


Juan José Tamayo20   

 

 

Durante los últimos treinta años han aparecido 
numerosos documentos y declaraciones pidiendo el 
acceso de las mujeres al sacerdocio. 

 

 

Hace un par de días informaba Jesús Bastante en Religión Digital de un gesto 
que calificaba de inédito: la presentación que ha hecho la teóloga francesa Anne 
Soupa, de 73, de su candidatura al arzobispado de Lyon tras la dimisión (¿o 
cese?) del cardenal Bambarin. La misma Anne Soupa reconoce que es “una 
provocación”. Pues bien, en este artículo intentaré razonar cómo esta iniciativa, 
aun siendo inédita hoy, no lo fue durante varios siglos del cristianismo. 

Durante los últimos treinta años han aparecido numerosos documentos y 
declaraciones de teólogos y teólogas, grupos de sacerdotes y religiosos, 
movimientos cristianos y organizaciones cívico-sociales, e incluso de obispos y 
cardenales de la Iglesia católica pidiendo el acceso de las mujeres al sacerdocio. 
Tales documentos consideran la exclusión femenina del ministerio sacerdotal 
como una discriminación de género que es contraria a la actitud inclusiva de 
Jesús de Nazaret y del cristianismo primitivo, va en dirección opuesta a los 
movimientos de emancipación de la mujer y a las tendencias igualitarias en la 
sociedad, la política, la vida doméstica y la actividad laboral. 

El alto magisterio eclesiástico responde negativamente a esa reivindicación, 
apoyándose en dos argumentos: uno teológico-bíblico y otro histórico, que 
pueden resumirse así: Cristo no llamó a ninguna mujer a formar parte del grupo 
de los apóstoles, y la tradición de la Iglesia ha sido fiel a esta exclusión, no 

                                      

20  Religión Digital 28.05.2020. https://www.religiondigital.org/el_blog_de_juan_jose_tamayo/Mujeres-

sacerdotes-historia-favor_7_2235746416.html 



ordenando sacerdotes a las mujeres a lo largo de los más de veinte siglos de 
historia del catolicismo. 

Esta práctica se interpreta como voluntad explícita de Cristo de conferir sólo a 
los varones, dentro de la comunidad cristiana, el triple poder sagrado de enseñar, 
santificar y gobernar. Sólo ellos, por su semejanza de género con Cristo, pueden 
representarlo y hacerlo presente en la eucaristía. 

Estos argumentos vienen repitiéndose sin apenas cambios desde hace siglos y 
son desarrollados de manera sistemática en varios documentos de idéntico 
contenido a los que apelan los obispos cada vez que los movimientos cristianos 
críticos y la teología feminista reclaman el sacerdocio para las mujeres: la 
declaración de la Congregación para la Doctrina de la fe Inter insigniores (15 de 
octubre de 1976), durante el pontificado de Pablo VI, y dos cartas apostólicas de 
Juan Pablo II: Mulieris dignitatem (15 de agosto de 1988) y Ordinatio 
sacerdotalis. Sobre la ordenación sacerdotal reservada sólo a los hombres (22 
de mayo de 1984). La más contundente de todas las declaraciones al respecto 
es esta última, que zanja la cuestión y cerraba en falso un debate que sigue 
abierto: 

“Con el fin de alejar toda duda sobre una cuestión ... que atañe a la misma 
constitución divina de la Iglesia, en virtud de mi ministerio de confirmar en la fe a 
los hermanos, declaro que la Iglesia no tiene en modo alguno facultad de conferir 
la ordenación sacerdotal a las mujeres, y que este dictamen debe ser 
considerado como definitivo por todos los fieles de la Iglesia”. 

Es verdad que la historia no resulta pródiga en narrar casos de mujeres 
sacerdotes. Esto no debe extrañar, ya que la historia de la Iglesia ha sido escrita 
por varones, en su mayoría clérigos, y su tendencia ha sido a ocultar el 
protagonismo de las mujeres en la historia del cristianismo. “Si las mujeres 
hubieran escrito los libros, estoy segura de que lo habrían hecho de otra manera, 
porque ellas saben que se les acusa en falso”. Esto escribía Cristina de Pisan, 
autora de La ciudad de las damas (1404). 

Sin embargo, importantes investigaciones históricas desmienten tan 
contundentes afirmaciones del Magisterio eclesiástico, hasta invalidarlas y 
convertirlas en pura retórica al servicio de una institución patriarcal. Entre los 
estudios más relevantes al respecto citó tres: Mujeres en el altar. La rebelión de 
las monjas para ejercer el sacerdocio, de Lavinia Byrne, religiosa expulsada del 
Instituto de la Bienaventurada Virgen María por publicar este libro; Cuando las 
mujeres eran sacerdotes, de Karen Jo Torjesen, catedrática de Estudios sobre la 
Mujer y la Religión en Claremont Graduate School, y los trabajos del historiador 
Giorgio Otranto, director del Instituto de Estudios Clásicos y Cristianos de la 
Universidad de Bari. 



En ellos se demuestra, mediante inscripciones en tumbas y mosaicos, cartas 
pontificias, otros textos y con una sólida fundamentación teológica, que las 
mujeres ejercieron el sacerdocio católico durante los tres primeros siglos de la 
historia de la Iglesia. Veamos algunas de estas pruebas que quitan todo valor a 
los argumentos del Magisterio eclesiástico. 

Debajo del arco de una basílica romana aparece un fresco con cuatro mujeres. 
Dos de ellas son las santas Práxedes y Prudencia, a quienes está dedicada la 
iglesia. Otra es María, madre de Jesús de Nazaret. Sobre la cabeza de la cuarta 
hay una inscripción que dice: Theodora Episcopa (=Obispa). La a de Theodora 
está raspada en el mosaico, no así la a de Episcopa. 

En el siglo pasado se descubrieron inscripciones que hablan a favor del ejercicio 
del sacerdocio de las mujeres en el cristianismo primitivo. En una tumba de 
Tropea (Calabria meridional, Italia) aparece la siguiente dedicatoria a “Leta 
Presbytera”, que data de mediados del siglo V: “Consagrada a su buena fama 
Leta Presbytera vivió cuarenta años, ocho meses y nueve días, y su esposo le 
erigió este sepulcro. La precedió en paz la víspera de los Idus de Marzo”. Otras 
inscripciones de los siglos VI y VII atestiguan igualmente la existencia de mujeres 
sacerdotes en Salone (Dalmacia) (presbytera, sacerdota), Hipona, diócesis 
africana de la que fue obispo san Agustín cerca de cuarenta años (presbiterissa), 
cerca de Poitires (Francia) (presbyteria), en Tracia (presbytera en griego), etc. 

En un tratado sobre la virtud de la virginidad, del siglo IV, atribuido a san Atanasio, 
se afirma que las mujeres consagradas pueden celebrar juntas la fracción del 

pan sin la presencia de un 
sacerdote varón: “Las santas 
vírgenes pueden bendecir el pan 
tres veces con la señal de la cruz, 
pronunciar la acción de gracias y 
orar, pues el reino de los cielos no 
es ni masculino ni femenino. 
Todas las mujeres que fueron 
recibidas por el Señor alcanzaron 
la categoría de varones” (De 
virginitate, PG 28, col. 263). 

En una carta del papa Gelasio I 
(492-496) dirigida a los obispos 
del sur de Italia el año 494 les dice 

que se ha enterado, para gran pesar suyo, de que los asuntos de la Iglesia han 
llegado a un estado tan bajo que se anima a las mujeres a oficiar en los sagrados 
altares y a participar en todas las actividades reservadas al sexo masculino al 
que ellas no pertenecen. Los propios obispos de esa región italiana habían 

Inscripciones en tumbas y 
mosaicos, cartas pontificias, 
otros textos y con una sólida 
fundamentación teológica, 

muestran que las mujeres 
ejercieron el sacerdocio 
católico durante los tres 
primeros siglos de la historia 
de la Iglesia. 



concedido el sacramento del Orden a esas mujeres y estas ejercían funciones 
sacerdotales con normalidad. 

Un sacerdote llamado Ambrosio pregunta a Atón, obispo de Vercelli, que vivió 
entre los siglos IX y X y era buen conocedor de las disposiciones conciliares 
antiguas, qué sentido había que dar a los términos presbytera y diaconisa, que 
aparecían en los cánones antiguos. Atón le responde que las mujeres también 
recibían los ministerios ad adjumentum virorum, y cita la carta de san Pablo a los 
Romanos, donde puede leerse: “Os recomiendo a Febe, nuestra hermana y 
diaconisa en la Iglesia de Cencreas”. 

Fue el concilio de Laodicea, celebrado durante la segunda mitad del siglo IV, 
sigue diciendo el obispo Aton en su contestación, el que prohibió la ordenación 
sacerdotal de las mujeres. Por lo que se refiere al término presbytera, reconoce 
que en la Iglesia antigua también podía designar a la esposa del presbítero, pero 
él prefiere el significado de sacerdotisa ordenada que ejercía funciones de 
dirección, de enseñanza y de culto en la comunidad cristiana. 

En contra de conceder la palabra a las mujeres se manifestaba el papa Honorio 
III en una carta a los obispos de Burgos y Valencia, en la que les pedía que 
prohibieran hablar a las abadesas desde el púlpito, práctica habitual entonces. 
Estas son sus palabras: “Las mujeres no deben hablar porque sus labios llevan 
el estigma de Eva, cuyas palabras han sellado el destino del hombre”. 

Estos y otros muchos testimonios que podría aportar suelen ser rechazados por 
el Magisterio papal y episcopal, así como la teología de él dependiente y los 
historiadores sometidos a la ortodoxia romana, alegando que carecen de rigor 
científico. “La ordenación sacerdotal – afirma Juan Pablo II-, mediante la cual se 
transmite la función confiada por Cristo a los apóstoles, de enseñar, santificar y 
regir a los fieles, ha sido reservada siempre en la Iglesia católica exclusivamente 
a los hombres. Esta tradición se ha mantenido también fielmente en las iglesias 
orientales”. Esta opinión es desmentida por los historiadores y por no pocos y 
pocas exegetas del Nuevo Testamento, que han estudiado el tema en 
profundidad. Por ello carece de rigor científico y no puede constituir el 
fundamento de la normativa actual sobre el tema. 

El historiador italiano citado Giorgio Otranto expresa su malestar por tal actitud 
descalificatoria en estos términos: “Lamento tener que decirlo, pero a menudo 
los historiadores, sobre todo los historiadores católicos, han rechazado estas 
pruebas y las han considerado sin valor alguno, como si no aportaran nada a la 
imagen total. 

Ha habido represión, un intento de apartar a un lado ciertas fuentes históricas a 
veces por conformismo, a veces por prudencia y a veces por aquiescencia. No 
digo que ello se haya hecho de mala fe, pero no cabe duda de que el prejuicio 



según el cual las mujeres no pueden ejercer funciones sacerdotales ha dado 
lugar a que algunas pruebas se interpretaran erróneamente”. 

Yo pregunto: ¿quiénes son el papa, los cardenales y los obispos, incluso quiénes 
somos los teólogos, para juzgar sobre el valor de las investigaciones históricas? 
La verdadera razón del rechazo son los planteamientos teológicos patriarcales. 
El reconocimiento de la autenticidad de esos testimonios debería llevar a revisar 
las concepciones androcéntricas y a abandonar las prácticas misóginas. Y a eso 
no parecen estar dispuestos. 

Prefieren ejercer el poder autoritariamente y en solitario encerrados en la torre 
de su “patriarquía”, a ejercerlo democráticamente y compartirlo con las mujeres 
creyentes, que hoy son mayoría en la Iglesia católica y, sin embargo, carecen de 
presencia en sus órganos directivos y se ven reducidas a la invisibilidad y al 
silencio. 

  

“La ordenación sacerdotal mediante 

la cual se transmite la función 

confiada por Cristo a los apóstoles, 

de enseñar, santificar y regir a los 

fieles, ha sido reservada siempre en 

la Iglesia católica exclusivamente a 

los hombres. Esta tradición se ha 

mantenido también fielmente en las 

iglesias orientales”. (Juan Pablo II). 

 
Esta opinión es desmentida por los 
historiadores y por no pocos y pocas 
exegetas del Nuevo Testamento, que 

han estudiado el tema en profundidad. 



 

 

 

 Lucio Blanco  

Javier de la Torre (ed.) 

Editorial: Dykinson21 

ISBN: 978-84-1324-720-5 

ISBN electrónico: 978-84-1324-753-3 

Colección: Filosofía y Teología pública 

Páginas: 398 

Dimensiones: 17 cm x 24 cm 

Plaza de edición: Madrid, España 

Fecha de la edición: 2020 

Edición: 1ª ed. 

Con modestia, pero con verdad, podemos afirmar que en castellano no hay un 
libro como el que tiene entre las manos. Estas páginas son algo más que un 
libro. Pretenden abrir la realidad y ampliar los horizontes del contexto creyente 
y del contexto homosexual. Son páginas que señalan una realidad por muchos 
homosexuales desconocida, y muchas veces ignorada y ridiculizada, pues en 
mitad de sus gozos y tristezas, sus conquistas y rechazos, muchas personas 
homosexuales levantan su corazón a Cristo y quieren vivir su fe en la Iglesia. 

El libro tiene un enfoque cristiano ecuménico. Participan personas de la Iglesia 
Católica, de la Comunión Anglicana y de diversas Iglesias protestantes. Las 
aportaciones son internacionales. La mayoría son personas comprometidas en 
sus iglesias como sacerdotes, pastores, laicos o teólogos. La mayor parte son 
doctores en teología, filosofía o psicología. 
 
 

 

                                      

21 https://www.dykinson.com/libros/homosexualidades-y-cristianismo-en-el-s-xxi/9788413247205/ 



Un diccionario para soñar por casa: 
palabras del confinamiento escritas por 
niños y niñas22 

Año: 2020 

Lugar de Edición: Barcelona 

Editorial: Fundación ”la Caixa” 

Páginas: 31 p. 

Idioma: Español 

Fuente: Fundación ”la Caixa” 

Formato: Electrónico 

 

Esta pandemia ha cambiado inevitablemente nuestras vidas y, por lo tanto, el 
significado de muchas palabras. Este diccionario infantil quiere reflejar la nueva 
realidad y ser una ventana abierta a la esperanza y a la solidaridad para todas 
las personas. 

Un diccionario para soñar por casa está escrito por los más pequeños del hogar, 
quienes, más que nunca, tienen la extraordinaria capacidad de hacernos ver el 
mundo de un modo diferente y ofrecernos, desde su pureza e inocencia, una 
visión más especial y humana de las palabras más relevantes de este 
confinamiento. 

  

                                      

22 https://www.observatoriodelainfancia.es/oia/esp/documentos_ficha.aspx?id=7094 



 

Esta tesis explora el 
sentido y las 
implicaciones de la 
mesianicidad sin 
mesianismo, un casi-
concepto acuñado por 
el pensador Jacques 
Derrida (1930-2004) 
en los años noventa 
del siglo XX que alude 
a una “estructura 
general de la 

experiencia” 
caracterizada por la 
ausencia de 
conclusión. 

Por un lado, esta tesis 
examina el papel que 
dicha noción 
desempeña dentro de 
la vasta obra de 

Derrida; quiere demostrar que ni supone una ruptura en su obra ni se trata de 
una mera reformulación de postulados anteriores. Por el otro, establece un 
diálogo entre este casi-concepto y el uso que una serie de autores del siglo XX 
e inicios del XXI, desde contextos e intereses distintos, hacen de la tradición 
mesiánica para formular sus propias concepciones de la historia, la lingüística, 
la política y la ética. Esta tesis ahonda en las limitaciones de las propuestas de 
estos autores y defiende que la mesianicidad sin mesianismo evita muchas de 
ellas y ofrece un modelo más fértil para describir la realidad e intervenir en ella.  

Exploración de la noción de mesianicidad sin 

mesianismo de Jacques Derrida y sus 

implicaciones eticopolíticas 

Mar Rosàs Tosas 

TESI DOCTORAL UPF / 2011 

DIRECTORS DE LA TESI 

Dr. Amador Vega Esquerra (Institut Universitari de 

Cultura, Universitat Pompeu Fabra) 

Dr. Francesc Torralba Roselló (Càtedra Ethos, 

Universitat Ramon Llull) 

DEPARTAMENT D’HUMANITATS 

 



 

 

Lucio Blanco 

 

Fundación ‘la Caixa’23 

 

 

Balcón 

[ s. m. ] 

Ángela 

13 años, 

Málaga 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                      

23 https://www.observatoriodelainfancia.es/oia/esp/documentos_ficha.aspx?id=7094 



Confinamiento 

[ s. m. ] 

Manuel 

9 años, Barcelona 

 

 

 

 

  



 

 

 

 

 

En Puno24, una pequeña de tan 
solo 6 años se volvió viral por la 
manera de concienciar a sus 
paisanos, para prevenir el 
contagio de coronavirus. 

La menor de primer año del 
colegio Corazón de Jesús, es 
grabada por su madre mientras 
ella diserta con gran elocuencia: 

«Siento un dolor muy grande y solo tengo ganas 
de llorar y llorar, al ver que el coronavirus está en 
nuestro país» 

El poema es directo: se refiere a quienes ignoran las medidas sanitarias. 
También revalora los alimentos altoandinos como la quinua y las plantas 
medicinales. (Ver enlace). 

  

                                      

24 https://elbuho.pe/2020/05/puno-nina-de-6-anos-se-vuelve-viral-por-su-poema-contra-coronavirus-video/ 

 

BELLA RECITACIÓN 

NIÑA DE LA REGIÓN PUNO 

Coronavirus 

https://elbuho.pe/2020/05/puno-nina-de-6-anos-se-vuelve-viral-por-su-poema-contra-coronavirus-video/


CURSOS-COMPROMISOS 

PARA QUE VAYAS ACOMODANDO TU AGENDA 

 

 Facultad de Teología y Religión AETE: 

1. Conferencia: Juan José Tamayo 

 Tema: ¿Cómo hablar de Esperanza en tiempos de pandemia? 

 20 junio. 11 am (hora de lima) 

 Entrar al face de AETE. 

2. Los evangelios sinópticos. Análisis contextual 

 Curso en directo on line 

 Profesor: Efraín Barrera 

 Inicia 18 jun- 12 sesiones 

3. Historia de la Biblia 

 Curso en directo on line 

 Profesor: Gerson Zamora 

 Inicia 20 jun- 12 sesiones 

4. Informes: WhatsApp 973 979 364 
 

* EIAB - Equipo Interconfesional de Animación Bíblica 

Encuentro de Oración "Juntos por la Esperanza"  

 En directo on line 

 Tercer viernes de cada mes 

 Hora de Lima 5 pm 

 

 Sociedad Bíblica Peruana- SBP 

Diplomado de Ciencias Bíblicas Nuevo Testamento 

  En directo on line 

  Duración: 6 meses.  

 Sábados 9-12 pm 

 Inicio 18 jun 

 Informes: 960 946 605 

  



* Comunidad LIMUD 

    Curso: Israel Finkelstein 

 Tema: Israel, Judá y la construcción de la Biblia  

 En directo on line 

  Martes 12:00 pm (Perú) 

 Inicio:  14 de Julio 2020 

 Informes: WhatsApp +51989877338 (Eva de Silva) 

 
 
 
 

 

  

Queridos amigos y amigas, 

Esperamos contar con tu colaboración para poder seguir editando 

nuestro boletín durante el 2020. Es por este motivo les informamos la 

fecha de cierre del próximo número para que puedan enviar sus aportes 

oportunamente: 

Boletín Nº 64  15 de julio 

  



 

RETIRÉMONOS CONFIADAMENTE 
 
 

Alexis Valdés Real25   

 
 

ESPERANZA  
 
Cuando la tormenta pase 
Y se amansen los caminos 
y seamos sobrevivientes 
de un naufragio colectivo. 
 
Con el corazón lloroso 
y el destino bendecido 
nos sentiremos dichosos 
tan sólo por estar vivos. 
 
Y le daremos un abrazo 
al primer desconocido 
y alabaremos la suerte 
de conservar un amigo. 
 
Y entonces recordaremos 
todo aquello que perdimos 
y de una vez aprenderemos 
todo lo que no aprendimos. 
 
Ya no tendremos envidia 
pues todos habrán sufrido. 
Ya no tendremos desidia 
Seremos más compasivos. 
 
Valdrá más lo que es de todos 
Que lo jamás conseguido 
Seremos más generosos 
Y mucho más comprometidos 

                                      

25 Blog poetiza.me poesía callejera. http://poetiza.me/poema-esperanza-de-alexis-valdes/ 

 

http://poetiza.me/poema-esperanza-de-alexis-valdes/


 
Entenderemos lo frágil 
que significa estar vivos 
Sudaremos empatía 
por quien está y quien se ha ido. 
 
Extrañaremos al viejo 
que pedía un peso en el mercado, 
que no supimos su nombre 
y siempre estuvo a tu lado. 
 
Y quizás el viejo pobre 
era tu Dios disfrazado. 
Nunca preguntaste el nombre 
porque estabas apurado. 
 
Y todo será un milagro 
Y todo será un legado 
Y se respetará la vida, 
la vida que hemos ganado. 
 
Cuando la tormenta pase 
te pido Dios, apenado, 
que nos devuelvas mejores, 
como nos habías soñado. 
 
Acompaña este bello vídeo colaborativo (Ver enlace). Que se ha 

sido grabado por cada una y cada uno de estos artistas en cuarentena 
desde sus casas, desde diferentes países como España, Estados Unidos, 
Argentina, Cuba, Perú, Puerto Rico, Brasil, Dominicana, Colombia. 
  



 
  

 

 

 

 

 

 

 

  


